


LE CHANT DU SILENCE

Volume llI






LE CHANT DU SILENCE

Volume llI

Chandra Swami Udasin

SeekerJrust
Sadhana Kendrsshram
Domet, Dehradun — 248 125
Uttarakhand, Inde



Publié par Seekers Trust
Sadhana Kendrashram
Village Domet, D AshokAshram
District Dehradun (Uttarakhand)
248 125 Inde

Tél. : (01360) 22 22 04

Premiére édition en anglais : 1000 exemplaires
Premiére édition en francais : 1000 exemplaires

Copyright de I'édition en anglai® 2010 Seekers Trust
Copyright de I'édition en francai® 2014 Seekers Trust

Tous droits réservésoute reproduction méme partielle de ce livre
sous quelque forme que ce soit ou par des moyens informatiques n’est

pas autorisée sans la permission de I'éditeur

ISBN : 978-81-89764-18-0

Imprimé a
Priyanka Graphic Printers
77, Govind Garh

Dehradun, Inde



X

vV

Dédié a la douce et tendre mémoire

d’'Udasinacharya Bhagavan Shrichandrayi

et de Balayati Baba Bhuman Shahji Udasin



UdasingharyaBhagaran Shrichandrg
(1494 — 1643)




Baba Bhuman Shahji Udasin
(1687 — 1747)




Shri Chandra Samiji Udasin



Table des matiees

Intr oduction Xiii
Le darshande Swamiji XXi
Vie de Sri Chandra Swamiji Udasin XXVil
Note de I'éditeur XXXiii
Note pour la traduction francaise XXXVi

CHAPITRE 1. Dieu existe. Diférents aspects du Divin 1

« Etre-Conscience-Béatitude 3

» Dieu 6

* L'Atmaou I'Esprit 16

» La Conscience 21

* PurushaetPrakriti 25

e AumouOm () 28
CHAPITRE 2. Le but de la vie. Dieu peut et doit

étre atteint 31
CHAPITRE 3. Les qualifications fondamentales 45

» Lafoi et la confiance 48

» La sincérité et I'aspiration spirituelle 52

e Lapureté 58

e L’humilité 59

* Le pardon 63

* Les bonnes habitudes 65

* Lasimplicité 66

» Lareéflexion et la discrimination 66

* Le détachement intérieur et I'état sans passions 85

* Le contrble de soi 92

» La persévérance et la patience 93



CHAPITRE 4. La sadhana intégrale 97

Concepts généraux 99
Différentes voies 117
1. Bhakti yogala voie de 'amour et de
la dévotion 125
e Lapriere 141
* L’abandon de soi 150
 Lagrace 155
2. Jnana yogala voie de la connaissance 159
« La lecture des saintes Ecritures 163
3. Karma yogal.a voie du travail et du service
désintéressé 167
4. Leraja yogade Patanjali Maharishi 171
CHAPITRE 5. Méditation et contemplation 175
Concepts généraux 177
Les méthodes de méditation ou de concentration
spirituelle 194
1. La méthode négative : la pratique de l'arrét
et du rejet 199
2. La méthode positive : la pratique de la
concentration sur une forme divine, un nom
divin ou une idée concernant le Divin 201
a) Concentration sur une forme divine 202
b) Concentration sur un nom divijapa) 204
c) Concentration sur une idée concernant
le Divin : I'investigation ou la recherche
du Soi 225
3. La méthode neutre : la pratique de I'obsevation
des pensées 232
4. Les diférentes méthodes devraient étre

pratiguées a des momentdéliénts 240



CHAPITRE 6. Les obstacles sur le chemin spirituel 249
Les obstacles a la méditation et a la contemplation251

* L’errance du mental 251
* Latendance a dormir pendant la méditation260
* Latendance a changer de pratique 263
» Lestentations et les dangers des plans subtiks
Les obstacles courants : 265
* Lacolere 273
e Laluxure 277
e L’attachement 283
* Lapeur 287
e Lavidité 291
* Lignorance 291
e L’'anxiété et la dépression 298
* Les situations adverses 301
» Juger autrui - la critique 31
* Imiter les autres 313
e L'illusion et la perception erronée 315
* Les habitudes négatives et les vices 316
CHAPITRE 7. Les aides sur le chemin spirituel 319
Les aides pour la méditation et la contemplation 321
e Un régime approprié 321
» Larespiration profonde et consciente,
et lepranayama 324
* Labonne posture 330
* Lelieu, le temps et la direction appropriés 333
Les aides générales : 334
« Le Guru ou Maitre spirituel 335
» Conscience et vigilance 351

e Lapaix 357



« Lesilence 358

e Une vie équilibrée 362
e Une juste maniere de vivre 364
* Lesbhajanset les chants 366
» Lesrituels 367
* Les pélerinages 369
» Lavie conjugale orientée vers Dieu 373
» Larelation parents/enfants 378
e L'amitié 385
e L’age : une opportunité 386
 Lesannyasa 387
CHAPITRE 8. Questions métaphysiques 393
e Lathéorie dikarmaet de la destinée 395
* Leschakras 411
* Le corps-mental 420
* Mental conscient, subconscient et inconscietgs
* Lesréves et le sommeill 439
« Lego 443
e Lame 448
e La mort et le voyage apres la mort 452
e Lavolonté de Dieu 474
e Laliberté 477

CHAPITRE 9. Expériences spirituelles, lllumination,
Réalisation etAccomplissement 481

Glossaire 523



Introduction

C’est assurément un tres grand plaisir et un immense
privilege de présenter le troisieme volumedtant du Silence
aux chercheurs déérité. Tout comme le premier et le deuxieme
volume, ce livre est la compilation des réponses écrites de notre
bien-aimé Maitre, Sri Chandra Swamiji Udasin, aux questions
poseées par ses dévots et ses disciples. La plupart des réponses
sélectionnées dans ce volume se référent a la période comprise
entre le 26 novembre 1995 et le 8 janvier 1988es ont été
données durant I'heure quotidiennesdisangpendant laquelle
Swamiji répond par écrit aux questions spirituelles. Nous avons
également inclus quelques-unes de ses réponses écrites
correspondant a des années différentes, ainsi que quelques-unes
de ses observations écrites d’'une facon informelle en dehors des
satsangsComme la plupart d’entre nous le savent, notre Maitre
observe, sous l'inspiration divine, une période indéfinie de silence
depuis plus de vingt-cing ans.

A linverse des deux volumes précédents, cette compilation
a été organisée sous forthématique. Cette nouvelle formule
devrait permettre au lecteur d’avoir une meilleurepémension

! Malheureusement, aucune trace écrite n'a été conservée [Eaisys

qui se sont déroulés entre le 27 octobre 1996 et le 31 mars 1997. Les
réponses que Swamiji a données durant cette période de cing mois ne
sont donc pas incluses dans ce volume.

Xiii



Le Chant du Silence Il

des enseignements de Swamiji et devrait étre d’'une grande aide
pour ceux qui souhaitent se pencher sur un sujet partitloias

nous proposons de publier les volumes ultérieufStdnt du
Silencesous une forme similaire. Cette forme thématique a le
grand avantage de nous permettre de construire progressivement
une collection conséguente des réponses précieuses de Swamiji,
qui pourra étre aisément publiée sous forme d’ouvrages
thématiques, en regroupant 'ensemble des réponses consacrées
a un sujet donné.

Les réponses de Swamiji étant exhaustives et incluant de
nombreux sujets, certains théemes peuvent se chevaucher : une
réponse peut renvoyer a plusieurs sujets. Par conséquent, nous
avons organise les réponses selon leur theme prédominant.

Dans le processus de classification des réponses comprises
dans ce volume, nous nous sommes inspirés de I'ceuvre maitresse
écrite par Swamijil’Art de la Réalisatioh Ceux d’entre nous
qui ont lu ce petit livre savent qu'il s’agit d’un traité complet sur
la spiritualité. Il nous semble que les réponses de Swamiji aux
guestions spirituelles sont un développement des themes essentiels
déja contenus dansArt de la RéalisationLe lecteur sera
considérablement aidé dans sa compréhension de ce troisieme
volume duChant du Silence'il le lit en parallele avet’Art
de la RéalisationNous avons donc choisi d’organiser les
réponses de Swamiji dans ce présent volume d’'une maniére plus
ou moins semblable a la thématiqué_det de la Réalisation.

Traduction francaise (aux éditioAtbin Michel) du livreThe Practical
Appmoach of the Divinitydont une édition révisée (en anglais) a été
publiée en mars 2008.

Xiv



Introduction

Dans le premier chapitre, « Dieu existe. Différents aspects
du Divin », Swamiji développe l'idée que I'existence de Dieu est
evidente ; ses réponses explicitent les différents aspects de la
Réalité supréme Sat-Chit-AnandaDieu, la Conscience,

I’ Atma Brahman etc.

Dans I'hindouisme, il existe d'innombrables livres traitant
du vaste sujet de Dieu et de Ses différents aspects. Essayer de
comprendre intellectuellement Dieu ou la Réalité supréme n’est
pas une partie indispensable et essentielle de 'enseignement de
Swamiji car comme il le dit souvent, le mental n’est pas
linstrument approprié pour connaitre Dieu, I'Infini. Néanmoins,
comme il a répondu a de nombreuses questions sur ce sujet,
certaines d’entre elles ont été incluses dans le premier chapitre.
Cette connaissance peut étre utile pour les chercheurs dont la
guéte est plutot intellectuelle ; elle peut également aider a dissiper
certains doutes et apporter un éclairage sur les innombrables
dimensions de Dieu.

Dans le deuxiéme chapitre, « Le but d¥ihumaine.
Dieu peut et doit étre atteint », la Réalisation de Dieu est
considérée comme le but ultime et le plus naturel de tous les étres
humains ; I'approche pratique de cette Réalisation ainsi que sa
grande nécessité y sont débattues.

Le troisieme chapitre, « Les qualifications fondamentales »,
traite de la foi et de la confiance, de la sincérité, de I'aspiration,
de la pureté, de I'numilité, de la réflexion et de la discrimination,
de I'absence de passion et du détachement, du contréle de soi,
de la persévérance et de la patience. Comme le dit Swamiji, il
s'agit des vertus cardinales et des qualifications communes a tous
les chercheurs, indépendamment de leur voie spirituelle.

XV



Le Chant du Silence Il

Dans ses réponses, Swamiji insiste fortement sur
'importance d'unesadhanantégrale et équilibrée, ce qui nous
a incités a consacrer exclusivement le quatrieme chapitre, « La
sadhanantégrale », aux différents aspects deddhanaCe
chapitre donne des apercus swddhanaen général, ainsi que
sur les différentes voies spirituelldshakti yogajnana yoga
karma yogeaetraja yoga Les réponses de Swamiji révelent la
nature globale et intégrale de son approche et de son
enseignement, en montrant gkigya shakti(I'énergie de
I'action), bhava shakifl’énergie du sentiment) gtana shakti
('énergie de la réflexion) devraient étre toutes sublimées et
dirigées vers la Réalisation de Dieu. Pour que cette Réalisation
soit pleinement stable et permanente, toutes les composantes de
la personnalité du chercheur (corps, sens, énergie vitale, mental
et intellect) doivent étre purifiées et divinisées.

Le cinquieme chapitre, particulierement important, qui
porte sur la méditation et la contemplation, est organisé en
fonction des ditrentes méthodes présentées dafg de la
RéalisationLes conseils de Swamiji concernant les différents
types de méditation s’enracinent dans le fait qu'il a lui-méme
pratiqué toutes ces méthodes, qui 'ont conduit a faire 'expérience
directe du Divin.

Les chapitres six et sept traitent des obstacles les plus
fréquents auxquels le chercheur spirituel doit faire face ainsi que
des aides qu'il rencontre sur le chemin. lls décrivent aussi certains
obstacles plus spécifiques ainsi que les aides pour la méditation
et la contemplation. lls fournissent ainsi une vision approfondie
de I'ensemble du voyage spirituel qui, en raison des terrains
difficiles gu'il doit traverser et avec nos esprits préts a inventer
toutes sortes de ruses subtiles pour contrecarrersactinana
peut durer de trés nombreuses vies.

XVi



Introduction

Dans le chapitre huit, « Questions métaphysiques », des
termes importants comnkarma chakra corps-mental, ego,
ame, mort, etc. sont expliqués. De nombreux chercheurs veulent
comprendre ces concepts et ce chapitre devrait les éclairer
Cependant, Swamiji n’a donné que des informations préliminaires
sur ces sujets, sans entrer dans le détail des écritures.

Le chapitre final rassemble les réponses de Swamiji sur le
point culminant de toutes lesadhanasle plus haut
accomplissement de I'existence humaine qui, une fois réalis¢, ne
peut étre enlevé et qui, une fois connu, ne laisse plus rien a
connaitre. Ce neuvieme chapitre, « Expériences spirituelles,
lllumination, Réalisation é¢ccomplissement », commence avec
des expériences courantes pour finir avec la plus haute
expérience, qui transcende toutes les expériences : la Réalisation
intégrale du Divin, qui jamais ne décline et que souvent Swamiji
décrit comme étant I'Accomplissement ou I'Expérience pure,
plutét qu’'une expérience.

Afin de nous concentrer avant tout sur les réponses de
Swamiji, nous avons raccourci la plupart des questions et, parfois
méme, nous ne les avons pas retranscrites. Swamiji répond
toujours en fonction des aptitudes, des dispositions et du réel
besoin du questionneur plutot qu’en fonction de la question elle-
méme. Il a d’ailleurs précisé a ce sujetlpeux donner des
réponses diffiientes aine méne question poséar différentes
personnes. » La plupart du temps, nhous ne pouvons saisir la
signification profonde des réponses de Swamiji ; nous ne
percevons que la partie apparente de l'iagldéessence de sa
réponse ne peut étre appahdée que par celui qui a posé la
qguestion, dans le cadre de cette relation unique de Maitre a
disciple. Quelle que soit la question, les réponses de Swamiji et
ses conseils sont toujours positifs et en cohérence avec les plus

XVii



Le Chant du Silence Il

hautsprincipes spirituels. Son langage est libre de toute ambiguité
et facile a comprendre. Son approche globale est pratique.

Comme les réponses ont été écrites sur une période
d’environ un an et demi, on trouvera naturellement quelques
répétitions. Certaines ont été enlevées, d’autres ont été
conservées pour respecter le développement logique d’'une
discussion spécifique ou pour mettre en valeur le coeur de
enseignement de Swamiji.

Ce livre ne contenant que les réponses de Swamiji aux
guestions des dévots, la place consacrée a tel ou tel sujet n’est
pas proportionnelle a l'importance de ce sujet, mais reflete plutot
l'intérét que lui portent des chercheurs durant la période d'un an
et demi couverte par ce livre. Il est ainsi possible que des sujets
importants ne fassent I'objet que de quelques questions, comme
c'est le cas, par exemple, pour la méthode négative de méditation.

A certains endroits, nous avons inclus des citations
appropriées des livres de Swamiji'Art de la Réalisation,
Joyaux spirituels (Rosardes instuctions spontanées}En
compagnie de Babajafin de mettre en valeur la signification
de la discussion.

Concernant son enseignement, Swamiji dit lui-méme : « Je
ne suis pas un enseignant, car il n’existe pas de cours, de
programme, d’étudiants réguliers, de classes, d’enseignement
particulier.. Je n’ai aucun désir d’enseigrjeme peux donc me
considérer comme un enseignant. »

Un autre aspect important du réle de Swamiji en tant que
Maitre spirituel est gqu’il ne préne aucune méthode particuliére
de pratique spirituelle. Il dit : « Je n’ai inventé aucun yoga
spécifique. Je ne prétends pas avoir découvert quelque chose

XViii



Introduction

de nouveauloutes les méthodes que je recommande ont déja
été découvertes par les ancigglis et sages. » Swamiji guide
ainsi chaque cherchewspontanément, a partir de sa propre
expérience. Il a le pouvoir de guiderhiraktacomme urnani,

un débutant comme un chercheur avancé.

Il est également nécessaire de signaler que ce livre est le
fruit du travail 6evg accompli par deux disciples de Swamiji,
Ma Divya Jyoti et Karunaji, qui ont travaillé inlassablement
pendant plus de deux ans pour rassembler les paroles divines
de Swamiji sous la forme de cet ouvragant eu le privilege
d’'assister régulierement et quotidiennementsaizangsie
Swamiji pendant de nombreuses années, elles connaissent bien
le cceur de son enseignement et sont, des lors, particulierement
compétentes pour effectuer ce travail. Grace a leurs efforts, la
guintessence des paroles du Maitre est aujourd’hui disponible
sous forme thématique. Que Dieu les bénisse. Et, selon les mots
de Ma Divya Jyoti :

« Bien que ce travail ait été effectué avec le plus grand
respect et le plus grand soin, nous avons stirement fait des fautes
pour lesquelles vous voudrez bien nous exciganmoins, une
chose allege notre sentiment d'étre indignes d'un tel travail. C’est
notre conviction que ce livre de questions-réponses transmet non
seulement I'enseignement de Swamiji, mais, au-dela des mots,
sa grace, la grace de Diedatmosphére magique de ses
satsanggjuotidiens peut étre recréée dans le cceur ouvert de
n’'importe quel lecteuMais méfiez-vous : comme beaucoup
d’entre nous pourraient vous le dire : “Swamiji peut vous voler
votre cceur tét ou tard, comme le fit, aveajepis(bergeres),
le divin voleur Krishna a I'aide de Sa flte".

XiX



Le Chant du Silence Il

Les réponses de Swamiji ne sont pas de simples mots. Elles
sont en fait 'instrument de sa grace et de sa compassion infinies,
gu’il déverse continuellement sur ses dévots et qui sont tangibles
dans ces pages ; elles sont I'instrument qui, poussant et tirant,
aide le coceur ouvert et déterminé dans son chemin vers le Divin.
Ici, la lumiere qu'il déverse est la lumiére du pur Esprit. Elle brdle
tout ce qui est négatif et dangereux, et renforce, affine et illumine
tout ce qui est positif et salutaire.

Finalement, nous croyons que ce livre transformera le
lecteur en pelerin ; et, s'il est déja sur le chemin, en un pelerin
plus confiant, plus résolu, armé d’une meilleure compréhension
et d'une vision plus claire de son but spirituel, ainsi queel
plus grande volonté pour I'atteindre. Puisse le lecteur étre béni
et avoir 'assurance que la grace divine et la grace du Maitre sont
toujours prétes et disponibles pour élever le véritable chercheur
jusqu’aux sommets de la Béatitude divine.

A ses pieds divins pour toujours,

le 10 mars 2010 Swami PrenYivekananda
Sadhana Kendéashram

XX



Le darshande Swamiji

Il est 11 heures en cette premiére semaine de février 2009
a Sadhana Kendfeshram. Il fait plut6t froid, mais le temps reste
plaisant car la journée est belle et ensoleillée. Le ciel bleu, clair
et immaculé, resplendit au-dessus de nous. Comme chaque jour
Swamiji est assis sur un fauteuil a I'extérieur de sa chambre, sur
la terrasse ouverte au-dessus de la bibliothéquastadm
entouré par ses dévots placés en arc de cercle, nombre d’entre
eux venant de I'étrangeZertains sont assis sur les tapis étendus
sur le sol, d’autres sur des chaises. Juste en face, au pied de la
chaine des montagnes Shivalik, couddauna, un fleuve sacré.
Derriere Swamiji, les manguiers et les arbres a litchis se balancent
sous la brise légere. Le gazouillement des oiseaux emplit I'espace.
L'air est pur et parfum@oute la nature est respectueusement
présente avec les dévotssaisangle Swamiji.

Swamiji est habillé d’'une chaude robe orange qui semble
particulierement belle sur lui. Ses longs cheveux blancs et sa
barbe refletent la lumiére de I'hivéine pieuse sérénité et une
eternelle fraicheur dansent sur son visage rayonnant. Nous
sommes une fois de plus frappés par la beauté céleste qui se
manifeste dans un corps pourtant 4gé de plus de quatre-vingts
ans. Son étre tout entierayonnant de la lumiére de
I’Accomplissement spirituel, exprinte divinité.

La sérénité contagieuse et le silence joyeux de Swamiji
impregnent I'atmosphere, tels le parfum d’'une flparceptible

XXi



Le Chant du Silence Il

par chacun. Il est assis |a, dans sa divine splenaegt une
étonnante modestie et une profonde humilité, communiquant avec
le coeur de chacun a travers son doux silence mystique. C’est
une rare joie spirituelle qui s’offre ainsi non seulement a nos yeusx,
mais aussi a notre étre tout enflet est lesatsangle Swamiji.

Il nous semble s’étre toujours tenu ici.

Apres avoir échangé guelques plaisanteries avec ses dévots
comme il le ferait avec des amis intimes, il lit la premiéere question
et commence a écrire sa réponse. Entre-temps, quelques dévots
sont arrivés du Punjab. lls se frayent un chemin vers le siege de
Swamiji, se prosternent devant lui et déposent de nombreuses
offrandes (fruits, etc.) a ses pieds, puis s’en retournent pour
s'asseoir a l'arriere. Swamiji demeure absorbé dans I'écriture de
sa réponse sur le livre detsangscomme s'il était en profonde
méditation. Certains dévots gardent les yeux ouverts tandis que
d’autres ont les yeux fermés ; pour nombre d’entre eux, les
moments passes a attendre les réponses sont comme de courtes
périodes de méditation.

En cette période, de grands travaux se poursuivent juste
en face de Bshram pour une importante reconstruction du
canal. Soudain, une bétonneuse se met en route dans un bruit
terrible, rapidement amplifié par le va-et-vient des camins.
milieu de ce brouhaha, inaffecté, fermement enraciné dans son
vrai centre, Swamiji garde son attention totalement portée sur la
rédaction de sa réponse. Il n'a méme pas Tdiét ce brouhaha
ne I'a pas troublé le moins du mon&svamiji demeure dans
son propre Soi sans montrer un quelconque signe d'irritation ou
de géne. Il semble étre assis loin, tres loin, dans une forét isolée,
absorbé dans la paix profonde d¥titha.

XXii









Le darshande Swamiji

Apres avoir écrit la réponse, il la relit soigneusement, puis
tend avec délicatesse le cahier a I'un des traducteurs assis pres
de lui, pour qu'il la lise & haute voix et la traduise soit en hindi,
soit en anglais, puis en frangais. Il regarde alors les dévots arrives
du Punjab et leur demande, avec un geste empli d’asiiair
vont bienTandis que la réponse est lue, il en écoute attentivement
chaque mot et corrige immédiatement toute erreur fortuite. La
mémélila divine se poursuit ainsi jour apres jqalus ou moins
de la méme maniére.

Avec son habituelle et infinie patience, et avec la
bienveillance qui le caractérise, il ne donne pas seulement une
réponse : il partage également son propre Soi. Ses réponses
divinement inspirées portent le sceau de la spontanéité, de la
simplicité et de la souveraineté. Elles ne peuvent en effet étre
comparées a rien de moins qu’a une écriture sacrée. Mais sa
sainte présence a un impact plus puissant encore que ses mots.
Ceux qui sont capables de mettre de coté le mental et ses
guestions, et d’accorder leur cceur a sa présence silencieuse
godtent davantage & la puissance et a la douceur de son Etre
gu’a ses mots. Ses mots sont le véhicule grossier de sa grace,
car nous ne sommes pas encore assez mars pour la recevoir au
travers de son seul doux silence.

Il N’y a jamais de programme établi pouslsangqui
se poursuit spontanément selon les besoins des dévots. Swamiji
plaisante souvent et le silence est rompu par les éclats de rire.
Une chose ne change jamais : le ressenti de sa joie vivante et de
sa paix profonde, palpable. C’est dans une telle atmosphere que
se déroule lsatsangle Swamiji, dont les mots, qui incarnent
sa grace, sont dispensémd ces pages.

XXV






Vie de Sri Chandra Swamiji Udasin

Sri Chandra Swamiji Udasin est né le 5 mars 1930 au village
de Bhuman Shah, aujourd’hui au Pakistan. Le village a pris le
nom de 'un des plus grands sages et mystiquesidisiecle,

Baba Bhuman Shahiji. Ce grand saint est le Maitre de notre bien-
aimé Maitre, Chandra Swami Udasin. Swamiji, qui a eu une
relation des plus sacrées et des plus mystiques avec Babaji,
attribue ses efforts herculéens et ses accomplissements a la grace
illimitée de ce dernieDeés son plus jeune age, Swamiji a ressenti
une irrésistible inclination pour la spiritualité et il est admis qu'il

fut unyogitres avanceé durant de nombreuses vies antérieures.

En 1947, Mahanta Girdhari Dasji, le dixieme Maitre de la
lignée de Baba Bhuman Shabhiji, l'initia a la tres respectée tradition
Udasinde I'hindouisme. Cela eut lieu grace a I'intervention
directe de Babaji, qui apparut en réve a la fois au pére de Swamiji
et au Mahantaji, réve durant lequel il leur donna des instructions
précises concernant I'avenir spirituel de Swamiji.

Durant ses études, Swamiji fut un sportif accompli et
extraordinairement doué, et il excella en de nombreuses
circonstances. Pendant qu'il poursuivait ses études supérieures
en sciences et en mathématiques, un trés puissant désir pour le
Divin le conduisit a chercher la Réalisation directe et intégrale
du Divin dans cette vie méme. Gagné par un irrésistible sentiment



Le Chant du Silence Il

de détachement, il abandonna ses études, coupa toutes ses
attaches avec le monde et adopta une vie monastique retirée. Cela
se passa durafannée 1952. Il avait alors vingt-deux ans.

Une période d'intensgadhanas’ensuivit. Il s’installa au
Jammu et Kashmir ou il passa huit années dans une grotte et dans
les montagnes. Puis, entre 1961 et 1970, il alla vivre prées de
Sapta Sarovar (district d’'Haridwar) dans une ile isolée couverte
de foréts, sur les rives du Gange, fleuve sacré. C’est la qu'il
atteignit la plus haute réalisation spirituelle, intégrale et irréversible.
De nombreux visiteurs venus jusgu’a sa hutte découvrirent gu’ils
y avaient rencontré une ame realisée.

Dans les années 1970, a la demande insistante de ses
dévots, il se déplacga jusqu’a un peshram appelé Sevak
Nivas, a Sapta Sarovdiry vécut pendant vingt ans. Mais, avec
le temps, comme I'endroit s’était peuplé et était devenu bruyant
et commercial, il commenca a chercher un autre lieu plus retiré.
Il le trouva en 1989.’endroit était situé dans un village de
montagne tranquille et isolé, Domet, sur les rives Wartauna,
un fleuve sacré également, a une cinquantaine de kilométres de
Dehradun. La construction du batiment débuta immédiatement.
En 1990, Swamiji s'installa dans la partie construitéadbram
auquel il donna le nom de Sadhana KeAgtaam.

Ce nouvehshramfut construit selon ses directives. Il est
consacré a Iasadhana L'ashramest ouvert a tous les
chercheurs de Vérité, indépendamment de leur race, croyance
ou caste. Quatre sessions communes de méditation se poursuivent
chaque joyren présence de Swamiji, depuis plus de vingt et un
ans, sans interruption. Des chercheurs sincéres du monde entier
viennent a lashrampour poursuivre lewsadhaneet recevoir
le darshande cet homme de Dieu. Ils viennent en grand memb

XXViii



unpeiys@ ‘1Bwo ‘welysyeipusy weypes

e =

:. P i =T —

=g g SN =
5

- F We

e




Le Chant du Silence Il

méme si aucune publicité n'est faite pashiramLa réputation
de Swamiji se répand grace a 'amour que les dévots lui vouent.

L’ ashramsert les pauvres et les nécessiteux de diverses
maniéres, tout particulierement dans les domaines de I'éducation
et des soins médicaux. Depuis 200askirama ouvert une
école gratuite, Baba Bhuman SKadlya Mandir qui fournit une
éducation de qualité — a la fois intellectuelle et morale — aux
enfants les plus pauvres des environs. En 20@8hilama
egalement ouvert dans son enceinte un dispensaire gratuit,
Udasinacharya Srichandra Charitable Dispeng&arputre, ces
derniéres annéesabhrama offert des cours du soir pour
'apprentissage de la couture et une formation de base en
informatique s’adressant a des jeunes sans travail.

Inspiré par Dieu, Swamiji garde un silence ininterrompu
depuis plus de vingt-cing ans. Ce silence se poursuit encore
aujourd’hui pour une durée inconnue, y compris de Swamiji. Son
silence est plus éloquent que les mots. Le et@st croire en
lui. L'esprit libre, humble, simple, tendre, non dogmatique et
discret, il est 'incarnation méme du Divin.

A 'heure ou ces lignes sont écrites, Swamiji, agé de quatre-
vingts ans, est une personne des plus charmantes, manifestant la
Divinité sur le plan physique. Son visage gracieux, a la fois paisible
et rayonnant, ses yeux méditatifs et pénétrants, son corps puissant
et majestueux, sa gentillesse alliée a la fermeté, tout cela crée
autour de lui une atmosphére de paix et de sainteté.

Ces guelques mots a propos de notre bien-aimé Maitre,
dans l'introduction de ce troisieme volumeChant du Silence,
sont une simple expression de gratitude a sod éQartrouvera

XXX



Vie de Sri Chandra Swamiji Udasin

un récit beaucoup plus détaillé de sa vie dam€hant du
Silence |

Demeurant toujours en son bienveillant refuge

Le 20 février 2010
Swami PremWekananda
Sadhana Kendrasshram

XXXI






Note de I'éditeur

Il nous a semblé nécessaire de clarifier quelques aspects
importants de ce livre, tout particulierement en ce qui concerne
I'utilisation de certains mots importants comme « Dieu »,

« méditatior», «lllumination » ou « Réalisation », que Chandra
Swami emploie parfois de fagons différentes suivant le contexte.

En hindi, on utilise plusieurs noms pousig@er différents
aspects du Divin et de la Réalité supréme, alors qu’en francais
ou en anglais un seul nom, « Dieu », est utilisé pour désigner tous
les aspects du Divin. Dans ses écrits en anglais, Swamiji utilise
souvent le mot « Dieupour déigner différents aspects du Divin,
mais il utilise parfois ce mot dans le sens qu’il prend en hindi ou
en sanskrit dans le contexte indien, « Dieu » signifievarg
qui désigne un aspect de la Réalité absdlstevara est
omniscient, omniprésent, omnipotent ; Il est le créateur
préservateur et le destructeur de cet univelexidgtence
d’Ishvaraest en relation avec I'existence de l'univers.

Dans son livré’Art de la RéalisationSwamiji définit la
méditation yichara-vimarshacomme une sorte de réflexion
impliquant un flux de pensées relatives a un sujet unique, et il définit
la contemplationdhyand comme une pratique consistant soit a
fixer le mental sur un nom, une forme ou une idée unique, soit a
rejeter tous les noms, toutes les formes et toutes les idées.



Le Chant du Silence Il

Cependant, dans ses réponses quotidiennes aux questions
spirituelles qui constituent ce livre, Swamiji S’adapte toujours au
niveau et a la compréhension de la personne qui l'interroge ; aussi
utilise-t-il souvent le mot méitation » plus largement, tel gu'il

est souvent utilisé de nos jours dans le langage courant, dans un
sens qui inclut toutes les formes de concentration spirituelle.

Swamiji fait une claire distinction entre « lllumination » et
« Réalisation », et entre « Réalisation » et « Accomplissement ».
L'lllumination survient de maniére subite : c’est une expérience
qui donne un apercu du Divin. Leéftisation nécessite la
stabilisation et I'intégration de cette expérience dans toutes les
composantes de la personnalitddcomplissement se réfere a
la plus haute Réalisation de tous les aspects du Divin. En dépit
de cette distinction terminologique, Swamiji peut
occasionnellement utiliser les mots « lllumination » et
« Réalisation » de facon interchangeable, comme cela se fait
couramment dans le milieu spirituel ; tout dépend de la nature,
de I'étendue et de la profondeur de I'expérience spirituelle du
guestionneur

En ce qui concerne les majuscules, tous les mots désignant
la Réalité supréme ont été écrits avec une majuscule initiale : c’est
le cas pour Dieu ou pour chagque aspect de DiaAtma
ConscienceNirguna (nirguna Brahma)) Saguna(saguna
Brahmar), Esprit, Purusha Sat-Chit-Anandalshvarg etc.

De plus, lorsqu’'un nom utilisé pour désigner Dieu ou un
guelconque de Ses aspects est associé a un adjectif, seul le nom
a été mis avec une majuscule initiale (par exemple, « Béatitude
absolue »). Souvent, Swamiji fait correspondre la pure
Conscience avec Dieu/la Réalité supréme. Dans ce cas, le mot
« Conscience » est écrit avec une majuscule initiale. En revanche,
lorsque ce mot désigne la conscience relative, telle que celle du

XXXIV



Note de I'éditeur

corps ou du mental, il est écrit avec une minuscule initiale. Il en
est de méme avec le mot angkaigarenessgue I'on a traduit

par « conscience », avec ou sans majuscule initiale selon le
contexte. Lorsqu'il est utilisé pour désigner 'Etre supréme, le mot
« Dieu » a été écrit avec une majuscule initiale et, lorsqu'’il désigne
une déité ou un haut pouvoir surnaturel, il a été écrit avec une
minuscule.

Swamiji répond toujours aux questions spirituelles en
utilisant a la fois le féminin et le masculin (« son/sa », par exemple).
Cependant, par souci de légéreté et de clarté, en de nombreux
endroits, nous n’avons retenu que le pronom masculin, bien que
la sagesse intemporelle contenue dans ces pages s'applique a
tous, indépendamment du genre, de la croyance ou de la caste.

Nous avons inclus, a la fin de I'ouvrage, un glossaire des
mots sanskrits et hindis utilisés dans ce livre, les définitions ayant
été rédigées a la lumiere des réponses de Swamiji. Les définitions
de quelques mots scripturaires importants tels sageina
Brahman ashtanga ¥ga, SankhyaVedanta pancha kosha
etc. ont été données de fagcon assez détaillée, car Swamiji utilise
ces mots de fagon récurrente dans sssangs Souvent,
Swamiji utilise ces termes techniques sans entrer dans le détalil
de leur signification — tout dépend de I'étendue de la question.
Aussi avons-nous pensé qu'il serait bon de fournir des
explications plus approfondies aux personnes intéressées.

XXXV



Le Chant du Silence Il

Note
Concernant la traduction francaise

La traduction francaise de cet ouvrage est I'oeuvre des traducteurs
deSeekersriistqui n'ont épagné ni leur temps ni leursfefts,

mettant leurs compétences au service des lecteurs non anglophones,
afin de leur rendre disponible le contenu de ce précieux volume.

Nous leur en sommes infiniment reconnaissants.

Puisse la grace de Swami Ji, qui les a guidés tout au long
de leur travail, continuer de les accompagner dans leur
cheminement spirituel.

Sadhana Kendra
Novembre 2013

XXXVI



Chapitre un

Dieu existe
Différents aspects du Divin

« Veux-tu une preuve de [existence de Dieu ? Plonge un regard
pénétrant au plus profond du coeur de n'importe quel étre vivant

(incluant ta personne)et tu deécouvriras la, invariablement, un profond
déstr, tnné et irrésistible, conscient ou non, de réaliser la Vie éternelle,

la Connaissance qui dépasse toute limitation et la Béatitude qui ne
connait aucune limite de temps, d espace et de causalité, Ne serait-ce
pas la pour toi une preuve suffisante de [existence de Dieu ? »

— Joyaux spirituels






Dieu existe

Diffeérents aspects du Divin

Etre-Conscience-BéatitudéSat-Chit-Anandad

Vous pouvez appelelle Divin « Etre » Gaf), ou « Conscience »
(Chit), ou « Béatitude/Amour » Ananda)

La joie vient-elle avec 'amour et récipjuement ?

Joie Amour et Conscience sont trois noms de I'Existence infinie
et intemporelle. Dans la manifestation, ils assument différentes
formes alors que, fondamentalement, ils demeurent identiques. Ce
ne sont pas trois qualités du Divin. lls composent I'Etre essentiel
du Divin. Vous pouvez appeler le Divin « Etre Saf) ou

« Conscience »dhit) ou « Béatitude »Xnhandg ou « Amour ».

Etre signifie Conscience, qui signiflenour, qui signifie aussi
Béatitude. IEtre est la Conscience ; la Conscience est la
Béatitude ; la Béatitude est I’AmourEtre signifie 'Existence
absolue, la Conscience : la Conscience absolue et la Béatitude :
la Béatitude absolue. Il ne peut y avoir plusieurs absolus. Il ne
peut y avoir plusieurs infinis.



Chapitre 1 Dieu existe : Différents aspects du Divin

Ananda, la Béatitude, est ici et maintenant
Comment é& en contact permant avec la Béatitude ?

Vous pouvez réaliser la Béatitude éternelle seulement si vous
réalisez votre Soi. Méme si vous essayiez pendant une éternite,
VOus ne pourriez La trouver dans aucun objet, aucune situation ou
relation.Vous ne pouvez connaitre la Béatitude éternelle de la
méme maniére que vous connaissez cette table en tant qu’objet.
Vous ne pouvez La connaitre qu'en devenant un avec Elle, en
réalisant votre Soi. La Béatitude éternelle signifie la Béatitude qui
ne passe pas. Ce n’est pas la Béatitude du corps. La Conscience
infinie n’est pas limitée par le temps et I'espace ; de méme, la
Béatitude éternelle n’est pas limitée par ces facteurs.

Je sais que je neessens pas cette Beéatitude.

Comment pouvez-vous La manqueklfe est aussi dans votre
sentiment de manqueous dites ne pas La connaitre alors qu’en
fait Elle est tres accessible. Pour vous, Elle se rend disponible mais
vous ne Lui étes pas disponible. La Béatitude est ici et maintenant.
Les pensées impliquent le mouvement et vous vous déplacez avec
elles, ainsi vous ne pouvez saisir la Béatitude.

L'Un se manifeste en une multiplicité et cependant Il
demeure Un

La manifestation est si vastmmment voiBrahman)a Réalité,
en elle ?

La différence est dans la manifestation, paBeihman L'Un
se manifeste en une multiplicité et cependant Il demeure Un. Ce
mystere ne peut étre appréhendé par le mental pensant. Il peut



Etre-Conscience -Béatitude

étre illustré par quelques exemples tels que celui de I'acteur jouant
le réle de plusieurs personnes dans un fwez-vous déja vu ce
genre de film ?

Toute chose est composée de cing éléments : le nom, la
forme, I'Existence, la Conscience et la Béatitude. Les deux
premiers varient d'une chose a l'autréxistence-Conscience-
Béatitude, c’'est-a-dirBat-Chit-Anandaest Une et identique en
toutes choses. C’est 'Essence ; les noms et les formes n’en sont
que I'ombre. Pour découvrir 'Essence, la Réalité, on doit passer
au-dela du nom et de la forme.

Les hindous appellent le vrai Soi, le vrai « Je », &at-Chit-
Ananda »

Il'y a de cela teize ans, alors que j'assistais a uretraite

dont le theme était laecheche du vrai Soi, I'enseignant,
apres un temps delaxation pofonde, nous demanda d’éair

sur un bout de papier comment nous nous définissions nous-
mémes. Immeédiatement j'écrivis : « Je suis Amour de toute
éternité. » Cette phrase transforma ma vie. Pourrais-je
I'utiliser comme urmantrapour lejapa?

Oui vous pouvez l'utiliser comme umantra: « Je suigdmour
éternel, Joie sans fin, Paix éternelle. » Répétez-le encore et encore
dans votre coeur Ne pensez a rien d’autre.

Le vrai Soi, le vrai « Je » est en effet Joie infinie, Il est la lumiére
de la Conscience qui ne faiblit jamais, la flamme toujours
rayonnante de ’Amour et I'Existence absolue. Les hindous
I'appellentSat-Chit-AnandaAssocié au mental et a travers lui,

le vrai « Je », s'identifiant au corps, aux objets et aux situations,
s'imagine Lui-méme tres limité. En réaliténe peut jamais étre



Chapitre 1 Dieu existe : Différents aspects du Divin

soumis aux limitations. Un roi devient un mendiant dans un réve,
mais le réve est un réve. Le roi reste un roi et ne perd pas
réellement son royaume.

Dieu
Dieu est évident par Lui-méme

Dieu est évident par Lui-méme. Dépend-Il de qui que ce soit pour
se faire connaitre ? C’est a travers Dieu et par Sa lumiéere que
I'existence tout entiére en vient a étre connue. Dieu est Conscience
infinie. La Conscience a-t-elle besoin de qui que ce soit pour se
faire connaitre ?

Que pouvons-nous dira popos des attributs de Dieu ?

Dieu est sans forme mais, contrairement a ce que croient certaines
personnes, Il n'est pas tel qu’ll ne puisse assumer une forme
guelconque. Il est sans forme et cependant Il est la source de tous
les noms et de toutes les formésus pouvez seulement dire :

« Dieu est. Wous ne pouvez pas dire comment Il est ni ce qu'll
est.Vous pouvez Le décrire en des termes contradictoires, comme
I'ont fait lesUpanishadsCelles-ci disent : « Dieu esirgunaet

Il est ausssaguna» Mais ce sont la des assertions qui défient

la logique.

Dieu est a la fois immanent et transcendant

J'ai appris que Dieu est en chaque personne et créatur
Aucune forme pour moi ne peut symboliser Dieu.



Dieu

Dieu est absolu. Il ne peut étre appréhendé par le mental. Le
mental peut comprendre Dieu partie par partie en réfléchissant
sur ses différents aspects. Si vous ne croyez pas en Dieu avec
une forme, il ne vous est pas du tout nécessaire de méditer sur
unequelconque de ses formes. Dieu est assurément a l'intérieur
de chacun, mais vous l'avez seulement entendu dire. Si vous
ressentiez ou voyiez Dieu en vous-méme, vous n'auriez pas besoin
de Le chercher et vous vous sentiriez comblé. Le musc est dans
le nombril du daim, mais il le cherche ici et la dans les fourrés
alors que cette odeugu’il sent en permanence, provient de lui-
méme. Dieu est en chaque personne et en chaque chose, et
cependant Il les transcende. Il est a la fois immanent et
transcendant/ous pouvez vous concentrer sur les qualités de Dieu.
\Vous pouvez vous concentrer sur n'importe lequel de ses Noms
dans lequel vous avez foi. On peut aussi méditer sur Dieu par le
biais d’'unmantra

L'Immuable éternel et la manifestation tempoelle

Ultimement, il n'y a que I'Un. Poguoi se concendr sur une
Divinité, sur un Dieu personnel et extérieur ?

L'Unité est dans la diversité'Unité est le Réel. La diversité est
temporaire, phénoménale. La diversité se trouve uniquement dans
la manifestation.’'Un demeure un, bien qu’il semble multiple. Il

ne perd jamais son unité, méme lorsqu’ll se manifeste en une
multitude de noms et de formes. La manifestation n’implique pas
que I'Un se transforme en une multiplicii&ut commeAristote
utilisait 'expression « celui qui meut sans étre ma », on peut dire
de I'lmmuable qu’ll assume le changement alors gu’en réalité Il
ne change pas. Le changement est temporel, il est dans le temps
et il est le temps.’lmmuable est intemporel et éternel. La

7



Chapitre 1 Dieu existe : Différents aspects du Divin

Conscience divine est éternelle, infinie, non liée par le temps,
'espace et la causalité!Un éternel et immuable est ici et
maintenan Il n’est pas seulement la fin, Il est le commencement
etlafin, les deux a la fois.

Dieu est comme un feu. Le feu est présent dans la blche
incandescente et méme dans une pierre et dans I'eau, mais le feu
dans la pierre ne peut braler votre main. Il la brilera seulement
lorsqu’il se manifestera. Dieu est partout, en chaque chose et en
chaque personne, mais le degré de Sa manifestation varie suivant
la chose et la personne. C’est ce qui fait la difféerence entre les
diverses espéces et méme entre les individus d’'une méme espece.

Rien n’existe hormis Dieu

En Occident, j'ai été triste d’entereliou de lie des auteurs
de renom affirmant que I'hindouisme est polythéiste. Que nous
diriez-vous a ce sujet ?

Selon les hindous, rien n’existe hormis Dieu. Non seulement Dieu
est présent en toute chose, mais Il est toute chose. Si vous dites
gu’une idole n’est pas Dieu, c’est, dans un sens, limiter Dieu. Dieu
n’est pas seulement énergie, Il est aussi matiere. Dieu est I'atome
et Il est aussi I'espace ou I'éthka science a méme prouvé que

la matiére et I'énergie ne sont pas deux principesativas
différents. Lunivers entier des noms, des formes et des qualités
est, selon les hindous, une manifestation de Dieu. Selon eux, vous
étes aussi Dieu.

Dans I'hindouisme, Dieu a de nombreux aspects et de
nombreux noms : Dieu sans attributs, Dieu avec attributs, Dieu
avec forme et Dieu sans forme. Il y a tant de qualités que Dieu,
lorsqu’ll se manifeste avec telle ou telle qualité, se voit donner un



Dieu

nom particulier qui correspond a cette derniere.

Dans I'hindouisme, les déités sont a Dieu ce que les rayons
du soleil sont au soleil. Dans nombre de sonférences, Swami
Vivekananda expliqguait que I'hnindouisme n’était pas polythéiste,
mais monothéiste. Dieu est infini. Peut-il y avoir plusieurs infinis ?

Quatre concepts dans la terminologie indienne

Il existe un dénominateur commun a cette existence tout entiere
gue I'on appell®&rahmanou I'’Absolu, le Divin, I'Un sans second,
'Esprit. Il est la Conscience intemporelle et éternelle. Il se
manifeste en une multiplicité et cependant Il demeure un.

Il'y a ’Ame supréme et universelle. Elle est appelée Dieu
(Ishvarg et posséde un mental universel. Il y a enfin 'ame
individuelle, avec un esprit individuel, appeiga.

Dans la terminologie indienne, on a ainsi ces quatre
concepts Brahman, Ishvara, jivatPrakriti (Nature).Brahman
ou I'Absolu est commua Ishvara, jivaet Prakriti. Brahman
est 'Existence, la Béatitude, la Conscience et ’Amour absolus,
tandisqu’lshvaraest I'énergie d8rahmanDieu signifielshvara,
le Maitre de cet univers. Il est la Conscience personnalisée.

L’Absolu est intemporel. Dieu est la plus haute manifestation
de I’Absolu. Jiva ou I'ame, Dieu et la Nature sont les
manifestations de I'Absolu.

Est-ce que le monde fait partie Beahman?
Le monde n’est pas une partie Bihman.Vous pouvez dire

gu’il est comme une ombrBrahmanest I'essence et le monde
est son ombre, il n’est qu'une apparence.



Chapitre 1 Dieu existe : Différents aspects du Divin

Le « miracle »

Comment et poguoi 'Un se manifeste-t-1l en une multitude
de formes ?

Une personne danse. Demandez-vous a cette personne :
« Pourquoi dansez-us ? » En revanche, on peut demander a une
personne qui pleure : « Pourquoi pleurez-vous ? » Si ce n'est pas
dans un contexte professionnel, danser est une expression
spontanée de joie'univers est ldila du Divin et vous ne pouvez

en déterminer la cause ! lila implique une action spontanée,
sans causa/ous ne pouvez comprendre quelque peu cela que
lorsque vous étes vous-méme capable d’agir sans motivation.
L'Un se manifeste sousie multitude de formes et cependant Il
demeure Un. C’est cela le miracle.

\ous semblez farune distinction ergrle sentimentessenti
en dansant et celuessenti en pleurant ?

Chanter ou danser est naturel. Pleurer ne I'est pas et implique une
raison. Personne ne veut douf car il n’est pas dans la nature
des étres humains de souffrir !

Dieu a une infinité de qualités

Dieu a une infinité de qualités. Un individu particulier a certaines
gualités qui se manifestent, alors que d’autres demeurent cachées.
Ces dernieres peuvent se manifester a leur tour tandis que d’autres,
qui étaient manifestes, peuvent redevenir cachées, 'une peut

se transformer en l'autre. Un voleur peut devenir un renongant
(sadhy et réciproquement. Dieu est présent dans chaque chose

10



Dieu

et en chaque étre, mais Il ne se manifeste pas totalement dans
chaque chose et en chaque étre.

Dieu est sans attribut et avec attributs

Au début dsatsangquelques versets deBdagavad Gitgont
lus. Swamiji commente :

Sans la Conscience/ Energie, nul ne peut accomplir un quelconque
exploit, que ce dernier reléve dattvagunaou detamoguna

Dans un passage deCsdta, le Seigneur Krishna se réfere a sa
Conscience/Energie impersonnelle qui supporte tout, sans étre
aucunement impliqué&/ous pouvez prendre I'exemple de la
lumiere. C’est uniquement grace a la lumiere que vous pouvez lire
la Gita ou un roman policieSans elle, vous ne pouvez lire, sans
elle, vous ne pouvez méme pas parier aux jeux. Il n’est pas possible
de décrire intégralement I’Absolu. Il peut étre décrit partie par
partie, en choisissant un aspect du Divin, puis un autre, et ainsi de
suite. On peut aussi décrire I'’Absolu en utilisant des termes
opposés tels quergunaetsagunaComment pouvez-vous dire

gue Dieu est en méme tempegyunaetsagunasans attribut et
avec attributs) ? Bien que cela soit illogique et paradoxal, toutes
les Ecritures disent qu'll est les deux a la fois.

Dans un passage deGita, le Seigneur Krishna dit : « Je
suis celui qui agit. Quelle que soit I'action effectuée, c’est moi qui
en suis l'auteur ! » Dans un autre verset, Il affirme : « Je ne suis
pas celui qui agit. Je ne fais rien ! » Comment concilier ces deux
assertions ? Quand Il dit : « Je ne suis pas celui qui agit », Il se
réfere a son aspeairguna, 'aspect impersonnel. Lorsqu’ll
affirme : « Je suis celui qui agit et il 'y en a pas d’autre », Il se
réfere a son aspesagunal’aspect personnel.

11



Chapitre 1 Dieu existe : Différents aspects du Divin

Le Divin est a la fois personnel et impersonnel

Est-ce que le « Dieu personnel » se réfarKrishna, Rama,
Jésus et tous les saints et sages ?

Krishna, Rama, Jésug sont pas seulement des personnes, car
ils sont toujours conscients de leur Nature divine, impersonnelle
et absolue. La personne est en relation avec ce qu’elle est dans
le temps. Le Divin est a la fois personnel et impersonnel.

Quand nous disons kat Tvam Asi » (Tu es Cela), cela
signifie-t-il ce que vous venez d'éeri?

« Tat TvamAsi» se référe a I'aspect impersonnel que je viens
de mentionner

Pouvez-vous développer la notion du Dieu supréme universel
et personnel ?

Il est écrit qu’ll voit sans yeux, qu’ll entend sans oreilles, qu’ll
marche sans pieds, qu’ll saisit sans mains, qu’ll godte sans langue,
gu’ll ressent le contact sans peau, qu’ll percoit les odeurs sans
nez, etcVous voulez Le voir comme vous verriez un objet, une
table ou une chaise, par exemple ? C’est impos$itls. pouvez

Le réaliser comme étant vous-méme. Comment vous voyez-vous
vous-méme ?

«Se quereller sur le supet : “Dieu est personnel et avec forme ou II
est impersonnel et sans forme” est pure ignorance ! En verite, il n’y
aucune différence entre le Dieu personnel et [ZAbsolu impersonnel
et sans _forme. Lorsque vous Le percevez a travers le mental et

12



Dieu

les sens, vous Le connaissez en tantzeuerne! et avec forme,
et lorsque vous Le percevez en transcendant le mental et les sens,
vous Le connaissez en tant qu impersonnel et sans forme. »

— Joyaux spirituels

Ou Dieu se cache-t-Il ?

Dieu appela un jour ses anges et ses ministres et leur dit : « Je
suis plus que fatigué de 'homnT@ut le monde veut avoirfafre
a moi. Lun veut une bonne santé et m’appellautre se bat
pour une cause en justice et, voulant la gagherappelle.
Quelqu’'un dont les affaires périclitent m’appelle pour recevoir ma
bénédiction. Un autre, qui a des problemes d’ordre spirituel et veut
les résoudre, m’appelle. Un autre encore, car il est en conflit avec
sa famille, etc. Chacun a ses propres problémes et fait appel a
moi. Je veux aller quelque part ou 'homme ne pourra me
trouver »

Les ministres émirent diverses opinions et suggestiaums. L
dit : « \bus devriez aller sur le plus haut sommet de ces montagnes,
gu’aucun homme ne pourra atteindre. » Un deuxieme dibus V
devriez aller vivre sous I'eau. » Un troisieme :ou¥/devriez aller
au p6le Nord. » Mais Dieu répliqua : « Je connais trés bien
'hnomme. Il sera capable d’'aller n'importe otAlers un ministre
qui était trés sage proposa :@U¥ devriez vous cacher a l'intérieur
de I'homme. Il vous cherchera partout a I'extérigimsi, vous
pourrez vous reposer Cette proposition plut a Dieu, qui se cacha
dans le cceur de ’homme.

13



Chapitre 1 Dieu existe : Différents aspects du Divin

Le plus grand sacrifice fait par le Divin

Je n'ai pas I'impession d’avoir beaucoup de dévotion et je
suis plutét attiré par I'aspect impersonnel de Dieu. Quelle
devrait é&te ma pratique ?

Etes-vous ou non une personne ? Comment une personne peut-
elle voir le Dieu impersonnel ? Pour voir 'aspect impersonnel, vous
devez devenir impersonnel. Pouvez-vous le faire ? Pouvez-vous
abandonner votre mental ? Pouvez-vous étre totalement
impersonnel ? Il N’y a pas de différence entre le Personnel et
'Impersonnel. S’ils étaient deux choses, ils seraient alors finis et
mortels. impersonnel devient le Personnel pour que I'on puisse
communiquer et entrer en relation avec Lui, mais sans perdre son
aspect impersonnel. C’est le plus grand sacrifice fait par le Divin
pour les hommes. Il est dit que Dieu fit 'Thomme a Son image. Je
dis que 'homme voit Dieu en fonction de ce qu’il edtoinme

voit Dieu selon I'image qu'il s’en fait.

Que voulez-vous dirpar : « thomme voit Dieu selon I'image
gu’il s’en fait » ?

Aussi longtemps que le mental de ’lhomme est conditionné, qu'il

a des idées précongues et des croyances toutes faites, il congoit
Dieu en conséquence. Ce n'est pas la véritable perception de Dieu,
mais une connaissance conceptuelle de Dieu. C’est en ce sens
que j'ai écrit que 'homme connait Dieu selon I'image qu'il s’en
fait.

14



Dieu

Trois aspects de DieuBrahma-Mshnou-Shiva

Pourriez-vous donner quelques explications concernant
« Brahma-\ishnou-Shiva» ?

Brahmaest un des aspealdshvaraou de Dieu, la plus haute
manifestation dBrahman. Ishvargossede trois pouvoirs :

1. Le pouvoir créateur
2. Le pouvoir de préservation

3. Le pouvoir de destruction

Brahmaest le pouvoir conscient de Dieu créatsishnou
est le pouvoir conscient de Dieu préservatghivaest le pouvoir
conscient de Dieu destructells sont tous un en Dieu. Ce sont
trois aspects du méme Dieu, tout comme un homme est appelé
« blanchisseur » lorsqu’il lave les vétements, « tailleur » lorsqu'il
les coud et « chauffeur » lorsqu’il conduit une voiture : dans tous
les cas, il demeure la méme personne. Dieu n’accomplit pas Ses
actions a des moments différents. La création, la préservation et
la destruction sont simultanées.

Quelle est la diff@nce ent ceux qui vénéntVishnouet ceux
qui véneentShiva?

Les shivaites s’adressent a Dieu sous le norShdea Les
vishnouites s’adressent & Dieu sous le nowisteou C’est la
seule diférenceMshnouest heureux lorsque vous vénéséiva
et Shivaest heureux lorsque vous vénékéghnou En fait,
VishnouetShivane sont pas deux.

Dans 'hindouisme, vous pouvez choisir d’'adorer le nom ou
la forme de Dieu que vous aimez, quels qu’ils soiémis pouvez
méme renier Dieu dans I'hindouisme et rejeter toutes Ses formes.

15



Chapitre 1 Dieu existe : Différents aspects du Divin

Vous pouvez méme rejeter le fait qu’ll posséde des qualités ou
des attributs. ’hindouisme est une religion trés, tres libérAle.
sein d’'une famille hindoue, un membre peut véndetmoy un
autreShiva un autre la Déesse et un quatrieme peut ne vénérer
aucun de ceux-ci — il est ce que I'on appelléAnya Samajist
Tous vivent cependant en harmonie.

Brahma Vishnoy Shivane sont pas trois étresfdifents,
mais trois noms de l'unique Etre supréme se référant aux trois
principaux attributs de Dieu : le Créatelar Préservateur et le
DestructeurOn pourrait dire que ce sont les trois visages, les trois
aspects du méme Dieu.

L’Atma ou I'Esprit

« Qu est-ce que Dieu ? Qu est-ce que [Atma ? Quelle est la véritable
nature de leur relation ? La réponse ne nous est donnée que lorsque
nous réalisons notre véritable Nature ! Avant la Réalisation de Dieu
ou la Réalisation du Soy tout ce que nous pouvons concevoir a propos
de Dieu ou de [Atma n'est que construction mentale, article de fos,
supposition ou simple témoignage des Ecritures, »

— Joyaux spirituels

L’ Atma ne peut éte appréhendé pare mental

Une dedJpanishadsontient un dialogue entre detushis. L'un
demande : « Quelle est la chose la plus rapide en ce monde ? »
L'autre répond : « C’est le mental. » Mais le premighi le
corrige : « Non, c’estAtmaqui est le plus rapide gdorsque le
mental atteint un certain lieuAtmas'’y trouve déja ! » Dans
I'Ishavasya Upanishad est écrit : « LAtmase meut et ne bouge

16



L’ Atmaou I'Esprit

pas. Il est le plus petit des plus petits et le plus grand des plus
grands. Il est le plus proche et le plus ckePouvez-vous
L'appréhender a travers votre mental ?

Qui a vu ’Atma immotel et quelle est la puve gqu’ll existe ?

L'existence de Atmaimmortel n’a nul besoin d’étre prouvée. Le
désir intense et universel de vivre, méme pour ureveest une
preuve rationnelle suffisante. De plus, la véritable naturétied

est Conscience, et la Conscience ne peut étre réfutée. Comment
pouvez-vous nier la Conscience sans la Conscience ? La
Conscience est évidente en soi. Dire gqééntfan’existe pas
reviendrait a dire a haute voix : « Je n'ai pas de langWeus
devriez lire le premier chapitre d&\rt de la Réalisatiomtitulé :

« Dieu existe-t-il ? » ety réfléchir

L’ Atma est la merveille des merveilles
S'’il vous plait, Swamiji, pourriez-vous nous parler de I'Esprit ?

Dans la terminologie hindoue, le mot « Esprit » est désigné par
Atma Dans lesUpanishadsainsi que dans I&ita, il y a de
nombreux versetssilokad qui décrivent la nature deAtma.
Certains versets concerna{tthasont les mémes, mot pour mot,
dans laGita et dans lesJpanishadsLes mots « spirituel » et

« spiritualité », que vous entendez ou lisez un peu partout, dérivent
du mot « Esprit ».

L'Esprit est la Conscience, ce principe qui n’est lié ni par le
temps, ni par 'espace, ni par la loi de cause a effet. Il est le support
immuable et inébranlable de toute existed@ait comme au
cinéma vous voyez, sur un écran, différentes images et ombres

17



Chapitre 1 Dieu existe : Différents aspects du Divin

se mouvoir sous différentes formes avec différents noms,
similairement, le monde entier des noms et des formes a pour
support I'Esprit ou Atma.L’Esprit ou 'Atmane peut étre détruit ;

le feu ne peut Le brileke vent ne peut Le balayer et aucune
arme ne peut Le transpercérest immanent au temps et a
'espace et, en méme temps, Il les transcende. Il est source infinie
de joie, de paix et de doucebin un mot, Il est Existence absolue,
Conscience absolue et Béatitude absolue. Il ne peut étre percu a
travers les sens et le mental ni &tre connu par I'intellect. On ne
peut Le décrire par aucun mot et, cependant, Il peut étre réalisé.
Il est le Mental de tout mental, I'GEil de tout ceil, I'Oreille de toute
oreille. Il est la Lumiere de toutes les lumieres. Il n’est pas celui
qui agit ni celui qui jouitdkartaet abhokta) Celui qui Le réalise

est émerveilléTout comme celui qui en parle et celui qui en entend
parler L' Atmaest la merveille des merveilles !

Quelle sote de lumieg est qyotishan Jyotp> selon I'expession
desVedas?

Il'y a de nombreuses sortes de lumiéres. Il y a la lumiére du soleil
et la lumiére des sens ; il y a aussi la lumiére du mental et la
lumiere de IAtma qui est appelée « Lumiére des lumiéres »,

« jyotishan Jyoti pdans ledfedas La lumiére de la Conscience

est la seule lumiere qui soit éternelle. La Conscience est le substrat
de tout ce qui existe. La Conscience est la source de toutes les
lumieres.

« L Atma n'est pas quelque part au_fond de toi-méme : tu es toi-
méme [Atma. Ne Le deprécie pas en L identifiant a cette chose
insignifiante qu est ton corps physigue. »

— Joyaux spirituels

18



L’ Atmaou 'Esprit

Seul I’Atma est réel

L’ Atman’est-ll pas a l'intérieur et a I'extérieur du mental ?

Oui, I'Atmaest partout, mais Il se réfléchit uniguement dans la
matiere subtile, par exemple dans le mental, tout comme la lumiere
du soleil se réfléchit uniqguement dans I'eau ou dans un miroir
L’ Atmaest méme dans une pierre ou dans un atome, mais Il ne
s’y réfléchit pas. Quand on dit quétmapénetre toute chose,
c’est uniquement en relation avec le temps et I'espace, mais dans
son aspect transcendantal, il n’existe rien d’autre dumA.ll

est Un sans second, Il est Existence absolue.

Si vous considérez le temps et 'espace comme un mirage,
vous étes en droit de dire quAtina re pénétre pas toute chose.
C’est lorsque I'on considére qu'ils sont réels que I'on dit chtenta
pénétre toute chose au regard du temps et de I'espace. Le corps
physique est-il réel ? Quand vous dites giieriaest dans le corps,
cela signifie que vous considérez le corps comme étant réel, n’est-
ce pas ? Si le corps physique était réel, pourquoi devrait-il mourir
ou se désintégrer et cesser d’'exister ? Le Réel peut-1l cesser
d’exister ? Le Réel est défini comme étant Cela qui était, qui est
et qui sera a jamais.

Dans ce sens, le mental non plus n’est pas réel.

Le mental dure relativement plus longtemps que le corps. Il ne
meurt qu’aprés la Réalisation. Il peut durer des milliards et des
milliards d’années. SeulAtmaestréel.Toutes les autres choses

— le corps, le mental, le temps, I'espace et méme Rikvafg —
dépendent deAtmapour leur existence. Dielsfivarg est la

plus haute manifestation dé&tma L’ Atman’est ni haut ni bas. Il

est au-dela de I'espace, au-dela du temps. S’il vous plait,
comprenez-moi bien : je ne dis pas que I'ame individuelle est au-

19



Chapitre 1 Dieu existe : Différents aspects du Divin

dela du temps et de I'espace, je ne suis pas en train de vous dire
gue vous, en tant qu’ame, ne devriez pas adorer Didtmh

est le dénominateur commun entre Dieu et 'ame. En Dieu, le
Pouvoir et la Conscience détmasont pleinement manifestés,

ce qui n’est pas le cas pour I'ame.

Dieu est |Atmaréfléchi dans le mental universel, plus le
mental universel. 'Bme est |Atmaréfléchi dans le mental
individuel, plus le mental individuglinsi Dieu est omniscient alors
gue I'ame ne I'est pas:Absolu est [Atmaou Brahman.

« L Atma parle lorsque le mental et [étre vital deviennent
stlencieux; »
— Joyaux spirituels

L’Esprit n’est jamais né et ne mourra jamais

J'ai le sentiment que je maai a 'age de quate-vingts ans.
Mon intuition est-elle caecte ? Réaliserai-je mon Etr
véritable avant de mourir ?

Il serait préférable qu’avant de quitter votre corps vous réalisiez
gue vous ne mourrez jamais. C’est le corps qui est né et qui meurt.
L'Esprit n’est jamais né et Il ne mourra jamaidoEfez-vous de
connaitre directement cette veérité avant que votre corps ne meure.
La Réalisation n’est pas quelque chose de prédedting pouvez
I'obtenir a I'instant méme, ou elle peut continuer a vous échapper
méme apres de nombreuses vies.

20



La Conscience

La Conscience

« Crots-le ou non, une Conscience continue et parfaite imprégne les
minérauy; les végétaux; les animaux; les étres humains et les dieux;
Ils se distinguent les uns des autres non par la nature de cette
Conscience, mars par le degré de manifestation de cette Conscience
parfaite en eux; »

— Joyaux spirituels

La Conscience divine ne peut étre définie

Pourriez-vous expliquer ce que I'on entend par « Conscience
divine » ? Et que dg des difféents niveaux de la
Conscience ?

La Conscience est le principe spirituel fondamental vous
permettant d’étre conscient. Certaines personnes la confondent
avec le mental. Le mental est, en fait, une chose matérielle, il est
fait de matiere subtile. Il ne connait rien par lui-méme, il est un
instrument de la Conscience. « Conscience divine » signifie la
Conscience dans sa forme pure et absolue, Elle est synonyme de
I’ Atma.Dans sa Nature essentielle, la Conscience est absolue,
infinie et éternelle ; mais quand Elle est identifiée au mental et &
la matiere, Elle semble étre finie et relative. La perception relative,
qui implique la triade connaisseur-connaissance-connu, est le
résultat de cette conscience finie et relative.

La Conscience absolue est le support de toute existence.
Elle impregne tous les plans de I'existence, qui constituent, pour
ainsi dire, les dferents plans de la Consciendecun plan de
I'existence ne peut étre indépendant de la Conscience. Rien n’est

21



Chapitre 1 Dieu existe : Différents aspects du Divin

indépendant de la Conscience. Méme ce monde, la terre, les
planetes, la lune, le soleil dépendent d’Elle. S'il n’y avait pas cette
Conscience, comment I'existence de la terre pourrait-elle étre
prouvée ? Demander ce qu’est la Conscience divine revient a
demander ce qu'e®rahmanou I'Absolu. Elle ne peut étre
définie. On peut seulement parler de la Conscience sous forme
d’allusions. Mais on peuté&xpérimenterlorsque le mental est
complétement purifié et libre de toute pensée. On ne peut La
percevoir comme I'on pergoit une chaise, on ne peut en faire un
objet de perceptioMous ne pouvez La connaitre qu’en devenant
un avec Elle.

Les niveaux de l'existence

Dans la vie terrestre, ce sont la forme et le corps qui dominent le
mental. Dans les mondes plus évolués, ce sont le mental et 'Esprit
qui dominent la forme et le corps. Le mental individuel ne peut
créer une chose, il ne fait que l'interpréter

Il'y a deux ou plutét trois niveaux d’existence. Le premier
trés superficiel, est créé par le mental individuel. Le second est la
création du mental universel. Ce niveau est trés profond et dure
aussi longtemps que le mental universel dure. Le troisieme est
I'Existence pure, qui'm pas été créée et qui ne peut I'étre. C'est
le substrat, le support ; c’est la Réalité. En fait, on ne devrait pas
le considérer comme un niveau, car il s'agit de I'Existence elle-
méme telle qu’Elle est, de la Conscience-Béatitude absolue.

22



La Conscience

Derriére toutes leskoshasse trouve la pure Conscience

Comment puis-je voir ldoshas?

Koshasignifie littéralement « enveloppe », comme une taie
d’oreiller. Que gagneriez-vous a voir les enveloppésud devriez
plutdt aspirer a voir ce qui est recouvert ou caché ! Ce qui est
recouvert est 'Esprit immortel, intemporel, qui est votre Etre
véritable.

La koshaa plus extérieure, appeléanamaya koshast
représentée par le corps physique, que vous pouvez voir a I'cell
nu, bien que les minuscules tissus et atomes qui le constituent ne
puissent étre observés sans l'aide d’appareils scientifiques
sophistiqués, comme un scanner par exemple. La seconde
enveloppe, située a l'intérieur du corps physique, et appelée
pranamaya koshaest représentée par I'énergie vitale qui se meut
dans les différentes parties du corPsanamaya koshast
immanente annamaya kosh@e corps physiquejnais elle le
transcende également. Elle soutient le corps physique tout en étant
indépendante de lui. Elle est I'énergie vitale qui ne peut étre vue
par I'ceil mais dont les mouvements peuvent étre ressentis et
percusPranamaya koshast plus subtile gahnamaya kosha.
Derrierepranamaya koshse trouvemanomaya koshederriere
elle se trouverijnanamayakosha ; et derriere cette derniére se
trouve anandamaya koshaappelée aussi « Conscience-
Béatitude ». En allant vers l'intériglidame individuelle fva) peut
sentir et percevoir toutes desshasavec I'ceil intérieur

Cachée derriere toutes ¢eshasse trouvda Conscience
pure, immortelle, intemporelle, qui soutient et donne existence a
tout ce qui est ou peut étre. Cette Conscience intemporelle et
immortelle ne peut étre vue comme un objet, comme vous voyez
une chaise. Elle ne peut étre réalisée qu’en étant un avec Elle,

23



Chapitre 1 Dieu existe : Différents aspects du Divin

qui est votre Etre véritable. Pour y parveihiest nécessaire que
vous vous tourniez de plus en plus vers l'intéripisqu’a ce que
vous atteigniez le « fond du fond », comme un poisson qui plongerait
dans 'océan pour en découvrir la profondeur

La pure Conscience est toujours la méme

L'Existence comporte des dimensions innombrables et infinies qui
sont, en fait, différents états de la Conscience. Chacune d’entre
elles, gu’elle soit extérieure ou intérieure, possede sa propre, saveur
sa propre qualité, son propre parfum.

L’homme est le seul étre qui puisse godter la saveur des
différentes dimensions, évaluestimey choisir et prendre des
décisions d'une maniére relativement indépendante. Il peut passer
d’un état de conscience a un autre. Pourtant, la plupart des hommes
restent a un certain niveau de conscience et percoivent le monde
en conséquence. La perception change avec le niveau de
conscience.

En réalité, il n’existe pas de niveaux pour la Conscience alors
gu’ily en a pour le mental. La Conscience réfléchie dans un plan
élevé du mental est normalement qualifi€ée de conscience élevée,
tandis que la Conscience réfléchie dans un niveau inférieur est
gualifiée de conscience inférieure. En conséquence, du point de
vue de la manifestation, la pure Conscience acquiert différents
noms tel que « conscience physique », « conscience mentale » ou
« conscience vitale ».

La pure Conscience demeure toujours la pure Conscience,
gu’elle soit dans un corps physique ou non. La seule différence
entre un sage et vous est que le sage est conscient de sa Nature
originelle alors que vous n’en étes pas conscient. La pure

24



Purusha et Prakriti

Conscience — I'Esprit — est toujours la méme. Elle n’évolue ni ne
régresse. C'est jaa ('ame) qui évolue, qui est lié ou qui devient
libre. Jivaest I'association de I'Esprit avec le mental.

Purusha et Prakriti

Le monde est créé par deux principes, I'Esprit et la
matiere, appelésPurushaet Prakriti

Selon I'école de pens&ankhyaqui est la troisieme école du
systeme philosophigue indien, il y a deux principes fondamentaux :
I'Esprit et la matiére. Esprit est la Réalité, la matiére est ce qui
recouvre I'Esprit. lénemgie et la matiere sont interchangeables.
L'éneie est I'état subtil de la matiére et cette derniere est la forme
grossiere de I'éngie, mais toutes deux sont insensibléSsprit

est un principe conscient ou sensible. Le monde est créé par I'union
de ces deux principes : I'Esprit et la matiere.Sankhydes
appellePurushaet Prakriti. Purushaest Celui qui voitthe Seer

en anglais)Prakriti est ce qui est viPurushaest immuable,
sans dimension et il existe de nombrpurushagdans le sens

de jivas). Prakriti est le mouvement et posséde de nombreux
modes fattvag, vingt-quatre au total.

La derniére école de pensée, appetsanta modifie le
systemeSankhyaen disant que le principe fondamental est un et
non deuxPurushaest immuable et sans attributs, mais il est unique
et non multiple Prakriti est constituée des tragginaset peut
étre divisée en vingt-quatre modéxakriti et Purushase
résolvent en un seul principe, qui est le supr@orasha. Purusha
et Prakriti sont comme deux poles, comme les pdles positif et
négatif du proton et de I'électron.

25



Chapitre 1 Dieu existe : Différents aspects du Divin

La manifestation simultanée dePurusha et de Prakriti est
phénoménale, temporaire

Pouvez-vous expliquer ce que signifie I'identification de
PurushavecPrakriti ?

Purushaest la pure Conscience, Il ne fait rien, |l akarta,
abhokta Il est le témoin, Il est sans qualitBsakriti est I'énergie,

elle est composée des trgisnas : sattva, rajast tamoguna.
Prakriti est insensible, c’est elle qui agit. Elle bouge, mais elle ne
voit pas.Purushavoit, mais ne bouge pas.

Avec I'union dePurushaet dePrakriti, un autre principe
outattvaest né, que I'on appeljeva, 'ame. Jiva est celui qui
agit consciemment, mais cette unionRieushaet dePrakriti
est seulement phénomeénale, elle n'est pas éternelle.

Ishvaraest I'ame supréme et universelle. Il est le supréme
Agissant. Lgiva est seulement une partidstivara.L’existence
d’'Ishvaraest phénoménale, tout comme le sont I'existence du
monde et de I'dmé&arabrahmarest le principe éternel, 'Absolu,

I'Un sans second.

La manifestation simultanée Barushaet dePrakriti est
phénoménale et temporaire. Elle ne peut étre permanente, sinon
Purushane pourrait jamais se libérer Beakriti. Vous pouvez
dire que le monde est irréel, mais tout le monde ne peut pas
I'accepterAussi est-il mieux de dire qu’il a une existence relative,
gu'il n’a pas une existence absolue ou qu’il est phénomémas.
pouvez également dire qu’il est seulement une apparence, un réve.
Vous aimez dire qu'il a une existence relative, et vous avez raison ;
il est en continuel changemevibulez-vous un bonheur provenant
de quelque chose qui est changeant ? Comment une chose
changeante pourrait-elle vous apporter un bonheur permanent ?

Si une personne change continuellement d’avis — a un

26



Purusha et Prakriti

moment, elle dit une chose, le moment suivant, elle dit I'inverse —
vous dites qu’elle est une menteuse. Pourquoi n’appliquez-vous
pas cette logique au monde qui est en perpétuel changement ? Il
ne peut étre connu gdorsque vous tachez de le connaitre, il
change. La méthode scientifigue ne permet pas de connaitre le
« pourquoi », elle peut seulement expliquer le « comment ». Le
« pourguoi » reléve de la philosophie. La science peut dire que,
lorsque I'nydrogéne se combine a 'oxygéne, I'eau est créée, mais
elle ne vous dit pas pourquoi la combinaison de ces deux éléments
donne de l'eau.

Les trois gunas: sattva rajas, tamas

Que sont ces qualités appeléeguwnas» ?

On distingue troigunas: sattva, rajaset tamas Toute chose
possede ces trois qualités mais dans des proportions diverses.
Tamasest la qualité de l'inertie et de I'inactivitRajasest la
qualité du désir et de I'actioBattvaest la qualité dans laquelle

la Conscience est plus ou moins réfléchie dans sa vraie Nature.

Les cing éléments (terre, eau, feu, @her) sont constitués des
trois gunas.Le mental est constitué d’'un agrégat des parties
sattvagunales cing éléments. lpFanaest constitué de l'agrégat
des partiesajogunades cing éléments. Enfin, le corps physique
est constitué de I'agrégat des par@sogunales cing éléments.
Le mental, 'intellect, I'ego ethittase différencient uniguement
par le degré de vibration de partsgtvagunajui les constituent.
Quand le mental est dominé par la force vitale, il est appelé

27



Chapitre 1 Dieu existe : Différents aspects du Divin

« mentalrajoguni». Quand il est obsédé par la conscience
corporelle, il est appelé « ment@noguni »Sinon le mental n'est
ni rajogunini tamoguni

Le mental-intellect-ego est essentiellemsattvagunill
réfléchit la ConscienceSattvagunaest comme un fin voile
transparent. Si quoi que ce soit est recouvert par ce voile, vous
pouvez voir la chose telle qu’elle est bien qu’il y ait encore un
voile. Si cette chose est recouverte par un voile coloré, vous verrez
cette chose colorée. Si elle est recouverte par un voilevzoas
ne pouvez voir cette choSEamogunaest comme un voile noir
Rajogunaest comme un voile coloré sattvagunaest comme
un fin voile transparent.

En pratiquesattvareprésente toutes les vertus cardinales. Mais,
dans le cas d'un ego cherchant a étre vertisaityadevient un
obstacle. Le sens subtil d’étre celui qui agit demeusatia.
Sattvaest comme une chaine en Mais ce cas n’est pas
commun : généralement, la chaine est fait@jdes et detamas.
Pensez-vous que la majorité des gens sont vertueux ? Il n’en est
pas ainsi, les gens vertueux sont une rare minorite.

Aum ou Om @%)

A travers l'adoration du Om, vous pouvez accomplir tout
ce que vous voulez

Le motOmreprésente tout ce qui est : 'dme, le monde, Dieu et

28



Aum ou Om

I’ Atma. Selon laMandukya Upanishadles lettres deAum
représentent respectivement :

A le monde matériel etAtmaidentifié a celui-ci.

U le monde subtil etAtmaidentifié a celui-ci.

M le monde causal eAtmaidentifié a celui-ci.

Om possede un quatrieme aspect, qui transcende ces
distinctions entré\, U et M. Il est appelé@matra qui signifie
littéralement « incommensurable ». C'est la forme inaudib®@nde
et on ne peut I'entendre avec l'oreille. C’est le pur Soi sans qualité,
appeléAtma c’est I'Existence-Conscience-Béatitude absolue,
appeléTuriya ouBrahman

Certains lettrés disent que I'arc @mreprésentenayaet
le point représente la pure Conscience, I'Existence au-dela du
temps et de I'espace, éternelle et sans dimension. Comment les
mathématiques définissent-elles un point ? Comme quelque chose
qui n'a ni lageut ni longueuy ni hauteuret qui est donc sans
dimension. Ce que nous appelddsgunaou Conscience
impersonnelle, qui est éternelle, est représentée par le péint du

Par la pratique d®m (ou Aun), vous pouvez atteindre
n’importe quelle situation de ce mon¥eus pouvez obtenir tous
les plaisirs, gu'ils soient de ce monde ou des mondes célieatss.
pouvez méme, a travers I'adoration@ion devenir un avec Dieu
et, surtout, aller au-dela du manifesté. A travers I'adorati@ngu
vous pouvez obtenir tout ce que vous voulnest la source de
tous lesmantras Peut-étre le « amin » des musulmans et le
« amen » des chrétiens proviennent-il€ao.

Aum représente tous les aspects du Divin

Aumreprésente tous les aspects du Digimmest la source de
tous les mots. Quand vous prononéemn,cela démarre de la

29



Chapitre 1 Dieu existe : Différents aspects du Divin

gorge et finit avec les lévres closes. Il couvre le systéme vocal
dans sa totalité. La signification daum est décrite dans la
Mandukya Upanishad.Les trois lettres deAum
représententtoutes les trinités, les trois états, lemoiss Jes

trois mondes et les trois modes du temps, et I'aspect inaudible du
Aumreprésente la pure Conscienamsi, Aumreprésente a la

fois saguna Brahmamet nirguna Brahman.

30



Chapitre deux

Le but de la vie
Dreu peut et doit étre atteint

« Ouz, Dreu peut étre connu directement. On peut assurément Le
chercher et Le trouver. Non seulement cela, mais il n'y a que Lui qui
peut étre atteint d une maniére certaine. Les choses de ce monde sont
transitotres. Comment pouvez-vous les trouver ou les retenir ? Elles
vous semblent acquises aujourd hui mais cette acquisition se
transformera inéluctablement en perte. La véritable acquisition

concerne ce qui ne peut changer. Le Seigneur est tmmuable et
inaltérable. Lorsqu'll est trouve, I( [est d jamais. C est pourquor il
est dit que Dieu seul peut étre trouvé dans le vrai sens du terme. »

— L Art de la Réalisation






Le but de la vie humaine
Dreu peut et doit étre atteint

Comment se sentir comblé ?

J'ai un sentiment de vide au fond de moi et jas@il’amour
Que puis-je fae ?

Sivous vous sentez vide, cela veut dire que quelque chose vous
manque. Qu’est-ce qui vous manque ? Réfléchissez-y encore et
encore. Cela pourra vous éclairer

J'ai rencontré de nombreuses personnes riches qui disaient :
« Je sens qu’il me manque quelque chose. J'ai tout : de 'argent,
une trés belle maison, une épouse ravissante et de bonne
compagnie, de beaux enfants, une tres bonne position sociale,
jinspire le respect, jai une parfaite santé et, pourtant, jai un
sentiment de vide. » Comment I'expliquer ? Il en est ainsi parce
gue votre ame est infinie et qu’elle ne peut se satisfaire de ces
choses-la. Seul quelque chose d'infini et d’éternel peut combler
votre &meVous devez pour cela découypar vous-méme, cet
Infini, cet EternelAlors seulement vous vous sentirez comblé.

Le but véritable de I'existence humaine

Le but de I'existence humaine est de réaliser notre véritable
Nature, qui est Existence absolue, Consciencdwsh$eatitude



Chapitre 2 Le but de la vie

et Amour absolus Sat-Chit-AnandaD’une maniére ou d’'une
autre, chacun cherche I'Infini et 'Eternel ; chacun cherche en
réalité son Etre essentiel et véritable, tout comme le poisson
cherche I'eau dans 'océan. Certains Le recherchent dans des
situations et conditions extérieures, d’autres Le cherchent dans leur
propre Etre.

Je suis pleinement conscient et convaincu que le véritable but
de la vie est la Réalisation du Soi. Je suis aussi convaincu
gue trés peu atteignent cet état. Parfois, danssathanaje

me sens désespéré. Pguoi devrais-je faie un effot si le

but est inaccessible ?

Le véritable but de la vie c’est le but authentique qui une fois
atteint ne peut nous étre enleveé et qui une fois trouvé ne peut plus
étre perdu. Ce but, c’estVée, la Béatitude, la Lumiere, I’Amaour
le Soi éternels. Consciemment ou non, tout étre humain recherche
Cela et s'ébrce de Le réaliseMais, dans leur ignorance, les
gens Le cherchent aux mauvais endroits et dans des choses et
des relations illusoires. Par cogeént, ils ne peuvent Le trouver
Comment la Batitude infinie et illimitée peut-Elle étre trouvée dans
des choses, des objets et des relations qui sont finis et limités ?
Qu’est-ce que je cherche ? C’est la question la plus fondamentale
gue tout le monde devrait se poga que je cherche ast Dieu/
le Soi, et le Soi seul, la Conscience/Béatitude absolue qui peut étre
atteinte et qui, une fois réalisée, ne peut plus étre pé&roluiee
reste est un mirage qui ne pourra jamais étancher la soif de qui
gue ce soit.

Quoi que nous ayons atteint ou ayons cru faussement avoir
atteint — richesses, respectabilité, prestige ou de quelconques

34



Dieu peut et doit étre atteint

choses plaisntes — cela nous sera arraché par la mort.
Lorsqu’une telle compréhension s’éléve chez une personne, on
I'appelle éveil Alors, cette personne arréte de poursuivre ce qui
est transitoire et impermanent, et elle commence a « travailler »
pour la Réalisation du Soi afin de réaliser ce qui est permanent et
impérissable. Et I'on doit travailler pour cette Réalisation avec I'état
d’esprit « réalise ou meurs ». On ne peut jamais trouver une Paix,
une Béatitude et unée permanentes dans quelgque chose qui n'est
pas permanent. Pourtant, la plupart des gens essayent de le faire
et vivent pour cela. C’est ce que I'on appelle I'« influence de
maya » le pouvoir qui trompe les gens. Rien, excepté Dieu ou le
Soi, ne peut étre atteint car rien, hormis Dieu, n’est vrai et réel.
L’ame se réincarne encore et encore parce qu’elle essaie de
trouver la Béatitude/Dieu/la Paix dans I'impermanent. Le cycle
des naissances et des morts ne s’arréte pour 'ame que lorsqu’elle
découvre son Etre essentiel qui est Dieu/Conscience/Béatitude
absolue. Sur un million de personnes, une seule cherche vraiment
Dieu. Cela signifie en fait que, bien que tout le monde recherche
ce qui est permanent et réel, seule une personne sur un million
cherche véritablement ce qui est permanent et réel dans le
Seigneur éternel. Les autres essaient de trouver la Béatitude
éternelle dans des choses et des situations impermanentes

« Les sages, devant lesquels chacun se prosterne avec révérence et
amour eu égard a leur grandeur, furent d abord des personnes
ordinaires comme la plupart dentre nous aujourd hui. Ils se sont
Jforgés au feu de la discipline et du controle de soi ils ont chanté
les louanges du Seigneur sans discontinuer et, regarde, ils ont atteint
ce mervetlleux, état ! Suis leurs traces et tu parviendras assurément
a cette grandeur qu 'ils ont atteinte. »

— Joyaux spirituels

35



Chapitre 2 Le but de la vie

On nous dit de nous libér du cycle des naissances et des
morts. Pouguoi ? Nous ne connaissons rien concernant nos
vies passées ou nosoghaines naissances. Nous sommes
donc heueux et a I'aise dans narvie présentéAussi, quelle
nécessité y a-t-il & se libér du cycle des naissances et des
morts ? Quel en sera I'avantage ?

Personne ne peut mir qui n’est d'abord né, et personne ne veut
mourir. La naissance et la mort sont si intimement connectées
gu’'on ne peut les sépardra peur de la mort est considérée
comme la plus grande des peurs, tout comme le désir de vivre est
considéré comme le plus profond dé&iénéralement, les gens
disent qu’ils n'ont pas peur de la mort, mais ce n’est pas vrai.
Cela montre qu'ils oublient gu’ils peuvent mourir et ce a chaque
instant. Dans le¥oga Sutragle Patanjali, il y a usutradisant

qgue, de toutes les peurs, la peur de la mort est la plus grande.
Seule une personne ayant I'expérience directe de I'imnAdrtel

et qui y est établie n'est pas effrayée par la mort. La loadse

a effet, la loi dlkkarma,est la plus grande des lois agissant dans
ce monde phénoménal. Les naissances passées peuvent étre
connues en plongeant profondément dans le subconscient, qui
contient les mémoires des vies passées.

Existe-t-il une seule personne qui aime souffrir ? Méme les
animaux ne veulent pas séuf. Votre question revient a
demander : « Quel est I'avantage du plaisir et de la joie ? Quel
est I'avantage de vivre ? » Quand il prend fin, le plaisir (qui ne
peut étre permanent) entraine frustration eteda La naissance,
la mort, la maladie et 'age sont causes de souffrances, comme
I'observe Sri Krishna dans un verset d&i&a. Personne ne veut
soufrir. Personne ne veut mour@ela prouve que le véritable
but de I'existence humaine est de régliderfacon directe,Atma

36



Dieu peut et doit étre atteint

qui estSat-Chit-Anandala véritableVie ne meurt jamais et
cetteVie estl'immortel/Atmaou le Soi.

La Vérité est votre droit de naissance et vous devez aspirer
acela

Certains enseignements disent que le désir de la Réalisation
est un obstacle pee que nous sommes déja réalisés, alors
que d'autes disent que I'on doit désirla Réalisation comme
quelgu’un dont la téte seamverait sous I'eau et qui aspnait

a en sofir. Quelle attitude doit-on adopter ?

Vous dites que lgérité est déja réalisé&vez-vous réalise cette
Vérité ?Tous les désirs cessent lorsque vous avez réealiggité.
N’avez-vous plus aucun désir ? Certainement, il est de loin
préférable de désirer la Réalisation de Dieu, de I'Infini que de
désirer les choses impermanentes. La Réalisation amene la liberté
et la plénitude. Etes-vous libre et comblé ? De plus, en ce qui
concerne la Réalisation, le mot « désir » n'est pas approprié. La
Réalisation signifie reprendre possession de ce qui vous appartient
déja. Elle signifie la prise de conscience de ce que vous étes dans
votre Nature essentielle et véritable. Le mot « désir » est utilisé
lorsque vous voulez posséder quelque chose qui est différent de
vous-méme. C’est pourquoi le mot « désir » pour la Réalisation
n’est pas approprié. La Vérité est votre droit de naissance. Si vous
n'étes pas conscient ou établi dans la Vérité, vous devez y aspirer
et vous consacrer de tout votre coeur a la Réalisation du Soi. Si
vous courez apres les choses éphémeres et insignifiantesset ap
les facilités de cette vie, comment pouvez-vous dire que le désir
pour I'Infini est absurde ? Si vous étiez satisfait de ce que vous
étes, vous n’'auriez posé aucune question. Si vous avez encore

37



Chapitre 2 Le but de la vie

guelques doutes et avez besoin de poser des questions, cela montre
avec évidence que vous n'avez pas réalise la Vérité, méme si Elle
est toujours avec vous.

Soyez établi dans ce qui est éternel et immuable

Le monde n’existe qu’a cause decks antagonistes. Essayer
d’amener I'harmonie, n'est-ce pas travailler cantia natue
de ces fares ?

Voulez-vous dire que ceux qui travaillent pour une compréhension
et une harmonie globale et universelle travaillent pour I'extinction
de l'univers ? lunivers est sans aucun doute constitué de forces
dont I'équilibre est instable.univers est en mouvement, et ce
mouvement signifie que les forces y travaillant ne sont pas
totalement équilibrées. Selon la philosophie hindoue, ces forces sont
les principesattvagunarajogunaettamogunaet I'univers est

le jeu de ces troigunas De plus, ce jeu est universel et éternel,

il est sans commencement ni fin. Mais, au-dela dguwess,il y

a quelque chose d'immuable, qui est éternel et sans fin, inaffecté
par cesgunas,qui ne change pas et ne peut étre changé. On
I'appelle Atmaou Esprit. Quand I'Esprit est découvert et réalisé
par I'dme, cette derniére est établie dans une paix, une harmonie,
un bonheur durables.

Vous ne pouvez vive sans un but

Y a-t-il un mouvement dans o®nde ou le mouvement est-il
aussi illusoie ?

Si la vie est un mouvement, cela n'implique-t-il pas qu’elle a un
but et un sens ? Si vous bougez, n’est-il pas logique que I'on vous

38



Dieu peut et doit étre atteint

demande : « Ou allez-vous ? » Si vous étiez établi dans ce qui ne
bouge pas, qui est intemporel, il N’y aurait pour vous ni but ni
objectif. Tous vos désirs seraient apaisés et vous vous sentiriez
comblés. Combien y a-t-il de personnes qui se sentent comblées ?
N’avez-vous aucun désir ? N'avez-vous aucun but ? Si c'est le
cas, je m’incline devant vous, acceptez rpamamal

Un animal n’a aucun but, aucun objectif dans sa vie. Un
étre réalisé non plus. Mais un homme qui vit au niveau mental ne
peut pas vivre sans objectif. Les étres libérés peuvent étre inspirés
par la compassion. lIs peuvent étre les instruments du Divin. lls
peuvent étre inspirés psattvaguna.

La guestion premiére et essentielle

Pour quoi sommes-nous venus dans ce monde ?

La réponse a cette question dépend de la conception que nous
avons de nous-méme. Comment pouvez-vous connaitre le but de
votre vie, & moins de savoir qui vous étes ? La question premiére
et essentielle est : « Qui suis-je ? » En fait, vous demandez ce
gu’est le véritable but de la vie pour un étre hunfaios les saints,

tous les sages et les saintes écritures nous disent que le véritable
but de I'existence humaine est de réaliser Dieu. Nous avons lu
des textes sur Dieu dans les livres saints ou nous avons écouté
des saints parler de Dieu, mais nous’agdns jamais vu, nous

ne Le connaissons pas directement.

Quel est not role sur la tere ?
Que devrions-nous faire ? Quel est notre devoir le plus important ?

Comment pouvons-nous connaitre eatdle si nous ne nous
connaissons pas d'abord ? La source de toute vie est la Conscience

39



Chapitre 2 Le but de la vie

éternelle, le Divin. Nous Lui devons notre existeMmeis avez

vécu et erré, assumant différentes formes, dans différents mondes,
parce que vous ne connaissez pas votre Nature essentielle, votre
svarupa Quand vous en venez a réaliser vatrarupa,votre
errance s’arréte.

Quand une personne a déja eu de naubes vies, appaent-
elle & une lignée péculiére ?

La lignée est la méme pour nous tous parce que nous venons tous
de Dieu. Nous venons de Dieu et nous retournons a Lui. Le
véritable but, le véritable objectif de notre vie est de connaitre notre
origine, de connaitre la source de toute existence. Quelle est l'utilité
de connaitre des roles ou des devoirs qui se transforment en méme
temps que notre niveau de conscience évolue ? N'étes-vous pas
fatigué d’assumer tant de réles dans différentes vies ? Quel autre
rble voulez-vous jouer ? Il vient un temps ou I'enfant, fatigué de
jouer avec ses jouets, désire revenir vers sa mére. Peut-étre
voulez-vous encore continuer a jouer ? C’est votre choix !

Une communication peut-elle avoir lieu ente Dut-Puissant
et un homme vivant ?

Oui, certainement. Un homme vivant a la capacité de communiquer
avec le Divin. Ce qu'’il a a faire est de retirer son intérét et son
attention de ce qui est fini et de les diriger vers le Divin. Plus il
est capable de le faire et plus il établira aisément une
communication avec le Divin.

« Voudrais-tu connaitre le dernter mot de tous les saints et de toutes
les écritures ? Le voici: “Le but supréme de la vie est de vivre en

40



Dieu peut et doit étre atteint

Dreu et le secret pour y parvenir consiste d vivre pour Lut et pour
Lut seul.”»
— Joyaux spirituels

Qu’est-ce gu’une vie réussie ?

Swamiji posa une fois la question suivante a toutes les
personnes assises autour de lui : « Comment définiriez-vous
une vie réussie ? »

Du point de vue du monde, votre vie est réussie si vous avez un
bon compte en banque, si vous possédez une maison somptueuse,
si vous avez acquis un nom dans la société, si vous avez une haute
position sociale, du pouvoir sur les autres, des relations avec des
hommes politiques haut placés, etc.

Pour un chercheur de Vérité, toutes ces réalisationts
sans importance. Il est déja convaincu de la futilité de ces soi-
disant réussites. Du point de vue spirituel, ce sont les progres
spirituels que vous avez réalisés dans votre vie qui constituent le
critére d’'une vie réussi¥ous pouvez étre une personne riche ou
pauvre, c’est sans importance. La pauvreté n’est pas une
bénédiction ; la richesse non plus. Généralement, il est plus facile
pour une personne de la classe moyenne de faire des progrés sur
le chemin spirituel et de réaliser la Vérité. Plus vous avez de paix
intérieure et de joie, plus vous pouvez contrbler vos pensées et
vOos émotions, plus vous pouvez demeurer imperturbable devant
des situations défavorables et adverses, et plus vous avancez dans
la vie spirituelle. La vie la plus réussie est celle ou I'on a réalisé
la Conscience éternelle et essentielle, et ou I'on est devenu
totalement libre.

41



Chapitre 2 Le but de la vie

Comment se tourner vers la spiritualité ?

Qu’est-ce que la spiritualité ? Qu'est-ce qui est a accomplir
a travers elle et comment ? Comment agpndir note
aspiration ?

La spiritualité est I'art et la science de la vie a travers lesquels
’lhomme peut trouver une paix et un bonheur durables par
I'expérience directe de I'Esprit, qui est Existence absolue,
Connaissance absolue et Bonheur abJalutes les méthodes,
tous les modes de vie qui nous aident & découvrir 'Esprit immortel
sont inclus dans la spiritualitéiritérét pour la spiritualité peut se
développer par I'association avec des personnes spirituelles, par
la pensée juste et par la réflexion. Réfléchir sur la nature transitoire
et impermanente de toute chose, de toute situation et de toute
relation temporelle aide a se tourner vers la spiritualité.

La soif d'immortalité est innée en chacun. Quand on en vient
a comprendre que cette soif ne peut étre comblée que par la
découverte de I'Esprit éternel et infini, on se tourne vers la
spiritualité. Seuls deux types de personnes n’aspirent pas a la
Réalisation de Dieu : celles qui sont profondément immergées dans
les plaisirs des sens, tels des animaux, ou celles, tres rares, qui
ont réalisé Dieu. Celui qui n'a pas de désir pour la Réalisation de
Dieu peut observer et estimer a quelle catégorie il appartient. Le
systeme de pensée indien classifie 'homme selon quatre
catégories :

1. Pamaraest celui qui ne peut réfléchir sur ce qu’est la
vie, sur son sens et le but de celle-ci. Il vit au niveau
de la conscience animale.

2. \Mishayiest celui qui comprend le but et I'objectif
véritables de la vie, mais qui est si attaché a ce qui est
éphémere qu’il se considere comme incapable de se

42



Dieu peut et doit étre atteint

consacrer a la Réalisation du véritable but de la vie.
3. Jijnasuest la personne qui aspire a la Vérité et qui
travaille de tout son cceur a La réaliser

4. Jnaniest celui qui a réalisé la Veérité et qui n’a plus
aucun doute ni ne se pose plus aucune question.

« 81, pour [acquisition d’une connaissance limitée sur un
simple sujet ordinaire, sont requis tant de sacrifices de temps
et dargent, et tant de travail particuliérement dur et
prenant, combien plus grand le sacrifice sera-t-il nécessaire
pour connaitre Dieu, [Infini, aprés la connaissance dugquel
i ne reste plus rien d connaitre. »

— L Art de la Réalisation

L’homme est potentiellement divin

Swamiji ecoit un petit live concernant I'histog de Mukti le
lion’. Quelqu’'un demande la signification de cette histoir

C’est une histoire trées connue, souvent racontée par les vedantins
pour prouver que la Nature essentielle et véritable de 'homme
est divine. Mais I'homme, comme s'il était sous l'influence d’une
hypnose généralisée, se considere comme étant faible et ignorant,
ce qui le rend esclave de sa nature inférigpuand il découvre

sa véritable identité, il devient libre et sans peur

! Dans la parabole dédgdasun lionceau élevé dans un troupeau de
moutons en vient a s’identifier a un agneau. C’est seulement lorsqu’un
lion adulte lui révele sa véritable identité grace a la réflexion de son image
sur la surface tranquille d’un lac qu’il réalise sa véritable Nature.

43



Chapitre 2 Le but de la vie

Par « hypnose généralisée », voulez-vous €imaya» ?Maya
gouverne ce monde et mémedesatagdieux) sont sous son
contrdle. Alors que pouvons-nous faif?

Maya peut gouverner les dieux, mais elle sert aussi les saints
comme une mere.

Mayaest une meérpour tout le monde ; comment aller au-dela
delle ?

Yo miyeta iti maya « Ce qui fait apparaitre I'Infini comme étant
fini estmaya » Deux mots sont utilisés dans les écrituraaya
etMahamaya. MayasservitMahamaydibére.

Aujourd’hui, nous sommes dans Eedukaliyuga qui est le
regne du désir et du matérialisme. Malgré cela, est-il possible
d’atteindre la libération ?

L’homme est potentiellement divin. Il a la possibilité de réaliser sa
Nature divinedanschaqueyuga.Des saints comme Kaplulsidas,
Guru Nanak DevChaitanya Mahaprabhu et, plus prés de nous,
Vivekananda, Rariirth, Ramakrishna, Ramana Maharshi et
Aurobindo ont tous vécu dans I'ére khaliyuga.

« Debout, mon ami ! Sots prét a agir. Atteindre Dieu est possible et
urgent aussi. Engage-tor sur le chemin (la sadhana) de la perfection
spirituelle. En cela réside ton véritable bien, en cela réside le bien
de ta société, de ta nation, de ton pays. Qui plus est: en cela seul
1éside le bien du monde entier. »

— L Art de la Réalisation

44



Chapitre trois

Les qualifications jfondamentales

« Ton esprit est-il” las de ce monde ? Ton intellect en a-t-if pergu
la vanité ? Ton dme a-t-elle Eprouve, sans [ombre d’un doute,

un besotn irrésistible de Dieu ? Le désir passionné de rencontrer
le Divin s est-il éveillé en ton caeur ? St tu expérimentes tout cela,

alors, tu ménites de te mettre en quéte du Seigneur. »

— Joyaux_ spirituels






Les qualifications jfondamentales

Les quatre types de fidéles

L’amour de I'Eternel ne compense pas, pour moi, toutes mes
afflictions teresties et mes désirs.

C’est en fait I'inverse. C'est I'attachement aux choses terrestres,
aux situations et aux personnes qui est un substitut de I’Amour
divin. Quand vous n’étes pas conscient du Réel, vous devenez
attaché a ce qui n’est pas réel. Quand quelqu’'un possede
I’Amour divin, il se sent comblé et n’a besoin de rien d’autre.
En un sens, vous avez raison.

1.

Dans laGita, il est écrit qu'il y a quatre sortes de fidéles :
Ceux qui sont dévoués a Dieu parce qu'ils croient que Dieu
soulagera leurs souffrances et résoudra leurs problemes.
lls sont appeléartta.

Ceux qui souhaitent le confort et des avantages matériels.
lIs effectuent des rituels, des rites religieux ou pratiquent
unmantradans le but de réaliser leurs désirs terrestres
grace a Dieu. lls sont appeblsharthi (marchands).

Ceux qui, cherchant la Vérité, se rendent compte qu'ils ne
peuvent La réaliser par leur seul effort et se consacrent a
Dieu afin de recevoir Son aide sur le chemin de la

47



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

Réalisation. lls sont appel§easu (chercheurs de Vérité).

4. Ceux qui possedent la sagesse et ont réalisé la Vérité. lls
aiment le Divin comme leur propre Soi. lls sont appelés
jnanis (ceux qui ont la connaissance). Leur amour est
spontané et désintéresse. Il est basé sur la Réalisation de
leur unité avec le Divin.

Pourquoi vous aimez-vous vous-méme ? Chacun s’aime
sans motif ou sans raison, spontanément. De la méme maniere,
'amour pour le Divin de ceux quidnt réalisé comme leur propre
Soi est spontané et sans raison ni motif.

« Celut qui vit pour Dieu est un dévot, une personne ‘mondatne”
est celle qui vit pour le monde. »
— Joyaux spirituels

La foi et la confiance
« Tout d abord, il faut croire,; ensuite la quéte doit
commencer. »

— L Art de la Réalisation
Une foi totale est extrémement rare
Je ne essens pas la foi. Je ne peux m’abandonner totalement
entre les mains de Dieu. Qu’est-ce que la foi ? Comment la
ressentir ?

La foi possede plusieurs dimensions : la foi dans I'existence de

48



La foi et la confiance

Dieu, le Créateur de ce monde, le Pouvoir-Conscience
omnipotent ; la foi que Dieu est plein de compassion et d’amour
gu’ll est mon vrai Pere, ma vraie Mére, qu’ll m’aime et qu’ll
veut mon bien, telle une mere avec son enfant. Si quelgu’un a
une telle foi, il ne lui sera pas difficile de s’abandonner a Dieu.
Mais une telle foi, totale, est extrémement rare.

La foi n’est pas une croyance de I'esprit. Elle est plus
profonde, elle est du domaine de I'ame, qui est plus proche de
Dieu en raison de certaines expériences personnelles. Ces
expériences ont été vécues essentiellement grace au souvenir de
Dieu, souvenir qui renforce la foi en Dieu et purifie la personnalité.

Il peut étre nécessaire de pratiquer une sirsatkanalurant

des années et des années pour atteindre une telle foi en Dieu,
une foi qui permet de s’abandonner completement entre les mains
de Dieu.

L'enfant a foi en sa mére. Méme si la mére gifle son enfant,
celui-ci se met a pleurer mais il ne la quitte pas, il se serre méme
encore plus fortement contre sa mere. |l semble que vous ayez
oublié la foi que vous aviez en votre mére quand vous étiez agé
d’'un an. Comprenez-vous ce qu’est cette foi ? La foi peut
uniquement étre ressentie. Elle ne peut étre comprise par
lintellect.

Vous devez coire en Dieu et ensuite essayate Le
réaliser
Il y a quelques jours, vous avez fait réféce au fait de se

libérer de I'attachement et desoyrances. Devrions-nous
seulement galer note croyance en Dieu ?

49



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

L’attachement aux choses, situations et relations temporelles est
un obstacle dans la progression spirituelle. Mais on peut accepter
ces situations, ces choses et ces relations sans attachement et
les utiliser sur le chemin de la Réalisation de Dieu.

Vous ne pouvez vivre sans croire. Méme dans votre vie
de tous les jours, vous devez croifeus allez au marché pour
acheter des vétemertaus donnez d’abord I'gent en croyant
gue le vendeur vous donnera votre vétement en r&oumus
dites au vendeur : « Donnez-moi d’abord le vétement et alors je
vous donnerai I'argent, parce que je ne crois pas en vous », le
vendeur pourra répliquer de la méme maniere : « Je ne crois pas
en vous, donnez-moi d’abord I'argent, s’il vous plait. Qui sait si
vous ne prendrez pas le vétement et ne partirez pas sans
payer ? »

Croire en Dieu est nécessaire, mais nofisauft.\Vous
devez croire en Dieu, puis vousceter de Le réaliseBi vous
ne croyez pas en Dieu, vous ne pratiquerez ausaniiegana
pour Le réaliser

« Je me sentats trés inquiet en voyant que chaque pas dans ce monde
o . .
pouvais étre un faux pas, mais quand je réalisai gu’ll m avart

toujours tenu la main, toutes mes inguitudes se dissipérent. »
— Joyaux spirituels

« O Seigneur jaurai foi en Toi, méme siTu me tues ! »
Swamiji, je réponds a varquestion me demandant si je
crois en Dieu en affirmant que oui, jeos en Dieu dans le

sens ol je Leaconnais comme l'auteur de toute laatién.

50



La foi et la confiance

Mais je n’ai pas la foi qui permet dessentir que Dieu est
Amour et Bonté. Qu’'est-ce que la foi ?

Un saint soufi a dit : « O Seignejmurai foi enToi, méme stu

me tues ! » Pourquoi souhaitez-vous inspirer la confiance ?
Pourquoi n’aimez-vous pas une personne qui n’est pas fiable,
qui n’est pas digne de confiance ? Réfléchissez sur la nature
transitoire du monde. Tachez de voir l'irréel comme irréel, cela
purifiera votre cceuQuand le cceur est purifié, '’Amour divin se
manifeste dans le coe®eurer vous aidera. Pleurer est une trés
bonne chose. (Souriant) Non seulement cela soulage votre cceur
mais c’est aussi bon pour les yeux !

Devrions-nous avoir foi en ce que Dieu fait ?

Connaissez-vous Dieu ? Si ce n'est pas le cas, comment
voudriez-vous connaitre ce que Dieu fait ? Efforcez-vous d’abord

de connaitre Dieu. Ne vous préoccupez pas de ce qu’ll fait ou
ne fait pas.

”

« Crots-tu sincérement en Lui? St ta réponse est “out ) alors sois

tranguille : [inguittude et la crainte ne pourront jamars t approcther.

Telles des ofseaux effarouchés, elles senvoleront a ton approche. »
— Joyaux spirituels

Padma Nabh

On raconte une histai concernant Shankaracharya a propos de
la foi (shraddhd. Shankaracharya se tenait sur la rive d’'un lac
trés profond. Sur la rive opposée se tenait I'un de ses disciples.

51



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

Shankaracharya appela le disciple pour qu’il vienne. Le disciple
ne savait pas nagenais il avait une trés grande foi en son Maitre.

Il entra donc dans I'eau pour aller vers Shankaracharya. On
raconte alors que, chaque fois qu’il posait un pied sur I'eau, un
lotus apparaissait pour le souteeirqu’il traversa ainsi le lac,
comme s’il marchait sur la terre. Shankaracharya le prit dans ses
bras, le bénit et lui donna le nom de Padma Naduiinasignifie

lotus).

La sincérité et I'aspiration spirituelle

« La sincénité envers Dieu est le plus grand des secrets de la sadhana.
Soyez certain que, si vous devenez sincére ne serait-ce qu '@ quatre-
vingt-dix pour cent, alors la moitié de votre voyage est accompli. »

— L Art de la Réalisation

Comment étre sincere ?

Depuis de nomleuses années, j'essaie de pratiquer une
sadhanamais je sens que les résultats sont si faibles et si
lents que je me décourage souvent et que je veux tout
abandonner

Le succes dans &adhanalépend de tres nombreux facteurs.
Peut-étre n’avez-vous pas mis tout votre coeur dans votre
sadhana? Soyez de plus en plus voué et dédié a votre
progressiorspirituelle. Brilez les ponts derriére vous si vous ne
voulez pas retourner a votre ancienne vie.

52



La sincérité et I'aspiration

Malheureusement, je vis dans un enainement mfessionnel
gui ne m’'aide pas du tout. Les gens ne pensent qu’'a réussir
dans leur cariere.

Dans I'environnement ou vous vivez, vous devriez vous occuper
de votre propre travail. Ne fréquentez pas les gens qui ne sont
pas intéressés par les hautes valeurs de la vie. Ne vous souciez
pas du tout de ce qu’ils peuvent dire. Suivez votre chemin avec
détermination et sincérité.

Je me sens divisé et cebnd ma vie difficile.

Ne vous identifiez a aucune partie de votre mental, et alors
seulement vous serez capable de l'intédpemental peut étre
discipliné. Réfléchissez sur votre Etre essentiel et vous obtiendrez
la force de garder votre mental sous contréle. Priez aussi le
Seigneur quotidiennement et régulierement, et vous recevrez la
force et la lumiere. Je souhaite que vous soyiez de plus en plus
sincere dans votre progression spirituelle. Puisse le Divin vous
aider !

« Quand trouveras-tu Dieu ? Ef bien, tu Le trouveras quand tu
ne pourras supporter d étre séparé de Luy, méme un seul instant.
Tant qu'il t est possible de vivre sans Luz, tu ne peux Le trouver.
L heure de Sa rencontre sera proche, sois en certatn, lorsque la douleur
de la séparation fera nd tre en toi une angoisse insoutenable. »

— Joyaux spirituels

53



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

Vous avez seulement a vous tournerers Lui

Pouvez-vous m’aider a établir malation avec Dieu et a
rende ma foi en Lui vivante ?

Dieu est déja disponibl¥ous n'avez pas a dépenser un seul
centime pour Le rencontrdrest la source de toute vie, de toute
lumiere, de toute énergie, de la paix, de la connaissance et de la
félicité. Vous avez seulement a vous tourner versMalis avez
simplement a laccueillir dans votre cceut est présent dans
votre coeyrattendant de communiquer avec vous. Quand serez-
vous capable de consacrer quelque temps pour vous tourner vers
l'intérieur et Le rencontrer ?

Le besoin de Dieu

Un temps vient ou I'on ressent le besoin de Dieus ne pouvez

étre satisfaits en vous amusant continuellement avec vos jouets.
Dieu vous appelle, mais vous n’entendez pas son afmued.

étes trop occupés a joulrrétez-vous de courir un instant,
asseyez-vous tranquillement pendant quelque temps chaque jour
et vous entendrez I'appel. On doit étre conscient de la séparation
avant de parvenir a l'union. Si vous ne vous rendez pas compte
d’abord que vous étes en exil, vous n'aspirerez pas a retrouver
votre demeure, vous ne voueferez jamais d’y parvenipue

votre unique besoin soit Dieu et Dieu seul. Grace a la
fréquentation des saints et des sages, vous pouvez devenir de
plus en plus conscients de ce besoin. Guru Nanak a dit : « Le
dévot de Dieu aspire intensément a Dieu comme le poisson aspire
aretourner dans l'eau. »

54



La sincérité et I'aspiration

La soif de Vérité

Comment peut-orendre sa soif de Vérité de plus en plus
intense ? Quelquefois je suis incapable de dormicear
gu’une question essentielle ne cesse de tourner dans mon
esprit. Est-ce pae que cela est trés impant pour moi ?

La soif de Veérité peut étre rendue plus intense si I'on réfléchit
régulierement sur la futilité et les caprices de ce qui n'est pas réel.
Lire les vies des sages réalisés aide aussi a intensifier cette soif
de Vérite. Une fréquentation périodique de ceux qui ont réalisé
cette Vérité ou de ceux qui sont engagés dans une pratique pour
découvrir cette Vérité est aussi tres utile.

Quelgues questions relatives a la Vérité peuvent perturber
le sommeil. Cela indique la sincérité du cherch&ar eu de
nombreuses nuits sans sommeil au début dadienaSi vous
vous endormez avec une question dans votre esprit, votre
subconscient continue de travailler sur cette question et, quand
Vous vous levez, la réponse survient parfois, comme un flash. La
guestion a été résolue par le subconscient. Ce dernier est plus
fort, plus sage et plus apte a emmagasiner la connaissance que
le mental. Lorsque votre désir intense pour la Vérité est pris en
charge par le subconscient, vous devenez de plus en plus engagée
dans votresadhanasans effort conscient. Les saints et les sages
qui se consacréerent a Dieu ou qui découvrirent la Vérité avaient
cette soif pour la Vérité enracinée dans leur subconscient dés
leur enfance. Tachez également de penser toujours a votre mort.

« On comprend aisément que tu accordes la prionté d la tdche que
tu consideéres comme la plus importante. St tu avais placé Dieu et

55



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

sa Réalisation au-dessus de tout, la priere et [effort spirituel aurasent
revétu la plus haute importance dans ta vie. Tu n aurais pas cherché
d'excuses et tu ne te serais pas menti d toi-méme en remettant d
plus tard priére et recherche spinituelle. »

— Joyaux spirituels

L'aspiration spirituelle, c’est I'appel du Divin

J'expérimente une pfonde anxiété pae que je sens que

je devrais me dépécher de pratiquer saahanasuivant en
cela mon aspiration. Est-ce une manifestation de mon ego ?
Est-ce utile pour Isadhanau est-ce un obstacle ?

C'est le début, mais ce n’est pas suffisant. Chacun doit s'inquiéter
de faire le meilleur usage de sa vie pour parvenir a la Réalisation
de la Vérité. Cette anxiété devrait étre transformée en une
profonde et sincére aspiration a réaliser la Réalité intemporelle.
Ce n’est pas l'aspiration de I'egdebo s’oppose toujours a
une telle aspiration en nous jouant de nombreux tours, en inventant
des raisonnements qui vont & I'encontre de I'expérience spirituelle
et des révélations des saints. Comment la profonde aspiration a
découvrir lavérité pourrait-elle étre un obstacl&® contraire,
cela signifie I'éveil de 'dme. C’est I'appel du Divin et non un
simple désir

Désirer signifie que vous voulez atteindre quelque chose
gui est temporel et séparé de vous. Le Divin — la Vérité — n'est
ni temporel ni fondamentalement séparé de vairssi,
I'aspiration a réaliser le Divin signifie la découverte de votre
Nature et de votre Etre essentiels. Il n’est pas approprié de parler
de « désir » dans ce contexte. Les désirs constituent un obstacle
a la Réalisation, tandis qu’une profonde et sincére aspiration a

56



La sincérité et I'aspiration

découvrir la Vérité est une condition nécessaire et une qualité
essentielle pour un chercheur de Vérité. Se hater nN'améne aucun
bien : cela perturbe votre équilibre et réduit votre efficacité.
Travaillez avec régularité, raisonnablement, tranquillement et
posément.

« Tu peux étre certain que le Divin t appelle a Lui si tu sens
s Cvetller en ton caur un désintérét pour le monde, un désir ardent
de rencontrer les saints, un amour pour la solitude et une ardeur d
méditer sur le Seigneur. »

— Joyaux spirituels

Vous étes en quéte de ldie

Dans le livre]Joyaux spirituelsil est écrit que la mort signifie
I'oubli de Dieu. La vie implique le sentiment de la présence du
Divin. Combien d’entre nous sont réellement vivants ? Etes-vous
vivant ou bien mort ?

Si nous ne sommes pas vivants, alors qu’est-ce qui nous fait
revenir a cet endit (I'ashram) encoe et encag ?

Vous n’étes ni vivant ni mot/ous étes en quéte deMee. Le
mot « chercheur » désigne celui qui cherchédaternelle, la
Vie que la mort ne peut tuer

« Simplement s’asseoir et &ts est le dernier pas. Quel est
le premier ?

Le premier pas poursimplement étre » est d’avoir une sincere
aspiration a « simplement étre ».

57



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

Tout autre désirque le désirpour la Vérité dissimule la
Vérité

Quand vous ne voulez rien d’'autre que la Vérité et seulement la
Vérité, lavérité/Dieu se révele a vouute lasadhanaconsiste

a éliminer tous les désirs autres que le désir de Doetiautre

désir que celui pour la Vérité dissimule la Vérité. Si vous voulez
guoi que ce soit dans le monde, vous avez besoin de faire quelque
chose pour que ce désir soit satisfait. Pour trouver Dieu, seul un
zele sans partage et un amour total sont requis.

« \Wbus n'avez pas seulement a aimer Dieu, mais a aimer Dieu
seulement. »

La pureté

« La pureté signifte, chez [individuy, [absence totale de malveillance,
de motivations mauvaises, d émotions débridées et de passions
désordonnées. Dans son aspect positif, la pureté impligue
Lapprentissage de toutes les vertus cardinales telles que la frugalité,
la non-violence, [fumilité, le service désintéressé, le contentement,
le pardon et la simplicité. »

— L Art de la Réalisation

La pureté conduit au silence du mental

Le mental peut-il é& pur sans é# silencieux, ou est-ce que
la pureté et le silence sont deux qualités qui vont de pair ?

Seul un mental purifié peut étre silencieux. Un mental impur ne

58



La pureté

peut étre silencieux. Il doit tout d’abord étre purifié. Si vous
arrétez votre mental impur avec quelque méthode patrticuliere,
Vous pouvez obtenir des pouvoirs extraordinaires, mais vous ne
pouvez réaliser votre Nature essentielle et vérit&aer voir
nettement votre visage tel qu’il est dans un miteimiroir ne

doit pas bouger et il doit aussi étre propre. Par la concentration,
vous obtenez des pouvoirs. Par la pureté, non seulement vous
obtenez des pouvoirs, mais il devient aussi plus facile pour vous
de realiser la Vérité.

L’humilité
L’humilité est le fruit de la sagesse

Il'y a un couplet du saiffulsidas qui dit : « Savez-vous quels
sont les premiers signes qui permettent de reconnaitre un déevot
de Hari (Dieu) ? C’est la sincérité, I'humilité et le fait de
considérer toutes les femmes autres que sa femme comme des
meres. » Plus vous étes fort et plus vous devenez humble.
L'humilité est le fruit de la sagesse.

La juste perspective vous rend humble

Comment pouvons-nous adopter I'humilité quand nous
sommes dans I'état de « non-voir » ?

Dans I'état du simple « voir », vous n’étes ni arrogant ni humble,
ni supérieur ni inférieyni sage ni stupide ; vous transcendez
toutes les dualités. Simplement « voir »uestrés haut stade qui

59



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

signifie la Conscience sans aucune dualité. Mais la juste
comprehension, dans laquelle le mental est encore présent, mais
clair et transparent, vous rend humble. Ce n’est ni le simple état
de « voir » ni celui de ne pas vdl’est « voir » dans la juste
perspectiveVous devenez humble avec la juste perspective.

En fait, il ne peut y avoir d’état ou le « voir » n’existe pas,
parce que « voir » est au-dela du temps et de I'espace ; « voir »
est toujours présent. Mais la vision peut étre obscurcie, sil'on
peut dire, et vous devenez alors arrogant. La mauvaise
perspective vous rend arrogant, tandis que la juste perspective
vous rend humble. Il n’est pas nécessaire qu'une personne
humble soit libre, alors que celui qui est libre doit aussi étre
humble. Le simple fait de « voir » vous rend libre. Il n’est pas
nécessaire qu’une personne morale et pure soit libre. Mais celui
qui est libre ne peut étre immoral et imple ne parle pas de la
morale qui repose sur la « peur du gendarme ». La morale que
vous adoptez par peur ou simplement par coutume n’est pas la
vraie moralité, bien qu’elle soit utile. La vraie morale vient de
I'intérieur. Les chercheurs sfefcent toujours d’étre bons et purs
dans leurs paroles, leurs actions et leurs penseées.

Une vision étroite engendre I'orgueil
Je compends que I'agueil est la base du sens de « mon ».

De quoi étes-vous fier ? Quand vous ressentez un sentiment de
supériorité, vous devriez regarder vers ceux qui vous sont
supérieurs. Il existe de nombreuses personnes supérieures a vous
a maints égards, n’est-ce pasirsi, si vous ne vous confinez

pas a un petit groupe, vous ne devriez ressentir aucune fierté.

60



L’humilité

C’est la vision étroite qui crée I'orgueil. Observez votre mental
et voyez ses limitations, cela vous rendra humble.

N’avez-vous jamais entendu I'histoire de Socrate ? Un
Grec avait I'habitude d’aller voir Socrate. C’était un grand
propriétaire terrien qui possédait des centaines d’hectares de
terre. |l était tres fier d’étre le propriétaire d’un tel domaine. Un
jour ou il était d’humeur réceptive, il vint voir Socrate, qui voulut
lui enseigner a ne pas étre fier de ses terres. Socrate apporta
une carte du monde et, I'étalant devant ’'homme, il lui demanda :
« Ou se trouve la Grece sur cette carte ? » Comme vous le savez,
la Gréce est un tres petit pays en comparaison de tant d’autres
pays dans le monde. Si vous regardez la Grece sur une
mappemonde, elle vous semblera tres, trés petitemme
chercha son pays sur la carte et, une fois qu’il I'eut localisé, il
dit : « \bici la Grece, Monsieur Socrate répliqua : « Sur cette
carte, ou se trouve la ville dans laquelle nous sommes ? »
L’homme ne put trouver la ville sur la carte. Socrate demanda a
nouveau : « Ou se trouve le village dans lequel sont vos terres ? »
L’homme répondit : « Monsiewsur cette carte du monde, je ne
peux localiser ni mon village, ni mes terres. » Socrate rit et dit :
« Comme vous étes stupidedus étes fier de votre terre qui
est tellement petite par rapport au monde que vous ne pouvez
méme pas la situer sur la carte. N'est-ce pas pure stupidité que
d’étre fier de posséder une si petite portion de terrétidmine
comprit et il ne se vanta désormais plus jamais d’étre un grand
propriétaire terrien. Il devint humble de coeur

Plus votre vision s’élargit, plus vous devenez humble

Comment ne pas étarogant lorsque I'on est engagé dans
l'action ?

61



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

Voulez-vous dire qu'il est impossible d’agir sans étre arrogant ?
L’action venant d’'un amour désintéressé est la plus haute des
actions. [arrogance est la conséquence d’'une vision étumtes

VOUS imposez a autrui lorsque vous pensez que vVous avez raison
et que les autres ont tort. Quand votre vision est étroite, vous
devenez arrogant. Plus votre vision s’élargit, plus vous devenez
humble.

Tres souvent, jeessens de la figg et je suis désolé d’avoir
ce sentiment.

De quoi pouvez-vous étre fier ? Etes-vous fier de vos amis ? Si
vous mourriez, ils enterreraient votre corps dés qu'ils le pourraient.
lls pourraient méme étre effrayés par votre fantome ! Réfléchissez
sur 'aspect transitoire de la vie et vous vous éveillerez. De quoi
étes-vous fier ? De votre corps ? Il ne peut vivre sans air ni
nourriture.

Il était une fois un poéte persan qui était trés pauvre, Si
pauvre qu’il ne pouvait se permettre d’acheter une paire de
chaussures. Un jaukécrivit un distique dans lequel il se plaignait
a Dieu : « O DieuTu es si grand mais, dans ton monde, je n'ai
méme pas une chaussure a me mettpdors il sortit de sa
maison et vit un homme qui navait qu’un pied. Il rentra et écrivit
un nouveau distique, remerciant Dieu d’étre si compatissant qu’ll
lui avait donné deux pied¥ous devriez remercier Dieu de
n’avoir pas fait de vous un ane. Si vous vivez comme un ane,
vous deviendrez un ane dans votre prochaine vie. De quoi étes-
vous fier ? Il y a un autre type d’arrogance dans lequel vous
pouvez ressentir : « O je suis si humble qu'il n'y a personne de
plus humble que moi ! »

62



Le pardon

La condition essentielle pour la Réalisation du Soi

S’il vous plait, Swamiji, pouvez-vous m’eneditavantage
sur 'humilité ?

Quel est votre probleme ? Ne savez-vous pas ce qu’est
'humilité ? Etre humble signifie étre totalement sans prétention,
étre comme si vous n’étiez pas ou comme si vous n’étiez rien.
L’humilité vous rend ouvert et réceptif. C’est pourquoi elle est
la condition essentielle pour la Réalisation du Soi. Quand vous
étes totalement humble, vous n’avez plus d’ego pour prétendre
étre humble ou sentir que vous étes tres humbiantilité
émanera de vous comme le parfum d’une.fleur

Observez et regardez vos limitations physiques et mentales.
Cela affaiblira votre ego et vous ouvrira le chemin de I'humilité.
Un saint soufi traversait une rue. Depuis le premier étage d’'une
maison, une femme jeta des cendres par la fenétre, sans regarder
en dessous. Les cendres tombérent sur la téte du saint soufi. Il
regarda vers le ciel et dit : « O Seigneur ! Je suis un tel pécheur
c’est le feu qui aurait d0 tomber sur ma téte, maies si
miséricordieux que seules des cendres ont été jetées sur ma
téte ! »

Le pardon

J'aimerais savoir ce que vous pensez dudpar Une
personne atinaire peut-elle tout palonner ? Si oui, y a-t-il
un chemin facile pour le faret pensez-vous qu’ily a un lien
entre le padon et I'ouldi ?

63



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

Le pardon est une des vertus cardinalest le monde a la
capacité de cultiver ou de développer cette vertu. Personne en
ce monde n’est parfait. N'importe qui peut faire des erreurs.
Quand nous faisons des erreurs, nous demandons a étre
pardonnés. Ce que nous attendons des autres, nous devrions
accepter de le faire pour eux. Pardonner permet de relacher les
tensions du mental de celui qui pardonne. Cela apaise aussi celui
qui est pardonné et rend la relation plus harmonieuse.

Il est plus dificile de pardonner que d’oublig¢roubli est
le substitut du pardon. Si I'on ne peut pardonoardevrait
s’efforcer d’ignorer et d’oublierOublier donne une paix
temporaire a celui qui oublie ; en revanche, cela ne permet pas
d’améliorer les relations. Le pardon est semblable a la guérison
définitive d’'une maladie.’bubli est semblable a la prise d’'un
antalgique, d’un médicament qui permet un soulagement
temporaire.

Avez-vous lu I'histoire de Jésus ? Des gens prirent une
femme en flagrant délit d’adultére et 'amenérent a Jésus. Dans
le judaisme comme dans l'islam, selon la loi, si une femme avait
commis un adultéere, elle devait, comme punition, étre lapidée a
mort, en public. Les gens amenérent donc cette femme a Jésus
et ils voulaient lancer des pierres sur elle en sa présence. Jésus
dit : « Eh bien, que celui qui n'a jamais péché dans sa vie lui lance
la premiére pierre. » Il y avait une telle force dans ses paroles
(les paroles d’'un Maitre éveillé sont tres puissantes), cela obligea
les personnes présentes a faire leur introspection. Pas une n'osa
jeter une pierre sur cette femme mais, un par un, ils s’en allérent,
laissant la femme seule avec Jésus. Le coeur de la femme fut
certainement transformé. Elle prit la résolution de ne plus pécher
a l'avenir Jésus la bénit.

64



Les bonnes habitudes

Les bonnes habitudes
Comment é& capable de pratiquer régul@ément ?

A quelleheure vous levez-vous le matin lorsque vous étes chez
vous ? Sivous développez I'habitude de vous lever assez t6t le
matin, il sera plus facile pour vous de méditer

Si je me leve t6t, je suis fatigué.

Il vous sera difficile de vous lever a 4 heures si vous vous
couchez a minuit. Couchez-vous a 10 heures et vous serez
capable de vous lever t6t le matious devez changer vos
habitudesVYous vous sentez fatigué le matin quand vous n'avez
pas eu un sommeil adéquat pendant la nuit. Si votre corps et votre
mental sont fatigués, vous avez un bon sommeil. Le stress, les
tensions et les inquiétudes ne vous permettent pas non plus
d’avoir un bon sommeil.

La est mon mbleme, car méme quand mon corps est fatigué,
mon mental n'aéte pas de penser

Il était une fois un roi qui ne pouvait avoir un bon sommeil pendant

la nuit. Il prit de nombreux traitements, mais en Valors il alla

voir un saint et lui demanda son aide. Le sage lui conseilla de
bécher la terre chaque soir pendant un heure. Le roi suivit ce
conseil et commenca a avoir un bon sommeil.

65



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

La simplicité

En Occident, les choses deviennent de plus en plus
complexes : les machines, ledations publiques et les
procédues. Quelle devrait &rla juste attitude d’'usadhaka
vis-a-vis de I'évolution technique de la vie actuelle ?

Il'y a, aujourd’hui, une course effrénée, une foire d’empoigne
dans tous les domaines. Plus vous avez de désirs, plus vous avez
besoin de moyens sophistiqués pour les satisfaire. Un chercheur
de Vérité devrait s’efforcer de rendre sa vie aussi simple que
possible. Les machines ont créeé plus de problemes gu’elles n’en
ont résolu. La vie de 'homme est devenue de plus en plus
complexe, avec l'utilisation de gadgets sophistiqués. Dans un futur
proche, ’lhomme aura a inventer des machines pour l'aider a
mieux dormir Dans les grands hépitaux, ils ont déja des chambres
équipées de machines trés sophistiquées qui vous aident a vous
endormir Un homme tres stressé ne peut pas avoir un bon
sommeil.

La réflexion et la discrimination

Un homme qui est esclave de ses désirs ne peut pas dire :
« Il N’y a ni bien ni mal. »

Pourriez-vous m’expliquer un peu plus ce que signifie
l'assertion : « Il n'y a rien de faux ni de vrai ; c’est la pensée
qui crée le vrai et le faux. »

C’est trés clairQuand vous allez au-dela de la pensée, quand
vous transcendez complétement le mental, il n'y a plus, pour vous,

66



La réflexion et la discrimination

ni vrai ni faux. Mais combien de personnes vont au-dela de leur
mental et le transcendent ? Il n’est déja pas aisé de contréler le
mental, alors que dire de le transcender ? La plupart des gens
sont esclaves de leur mental et de leurs désimsi, si une
personne ordinaire dit : « Il N’y a ni bien ni mal », cela montre
gu’elle n’a pas méme atteint le stade de la réflexion et de la
pensée. Pour les animaux non plus, il n’y a ni bien ni mal, parce
gu’ils n'ont pas la faculté de penséuruArjun Dev dit : « Bien

ou mal, péché ou vertu n'ont plus aucune signification pour I'étre
réalisé. » Une personne réalisée comme @irjuun Dev peut

dire cela ; mais si une personne encore soumise a ses
attachements et a ses aversions, encore esclave de ses désirs et
de son mental, affirme la méme chose, elle essaye tout
simplement de justifier ses mauvaises actions en interprétant cette
assertion d'une mauvaise maniére.

Est-ce le mental qui crée deoptemes ?

Il N’y a ni bien ni mal lorsqu'il N’y a plus de mental. C’est le mental
qui est la cause de la perception relative, de la perception des
paires d’opposeés. Le mental est un instrument utile pour connaitre
le monde, mais, pour réaliser la Vérité, 'Absolu, c’est I'état de
non-mental qui est I'instrument adapté. Le mental est une étape
transitoire dans I'évolution, il n’est ni la fin ni la derniére étape.

Réfléchissez sur la vanité de ce qui est fini

Pouvons-nous utiliser le plaisir comme uentiplin pour nous
élever ?

67



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

Souhaitez-vous les plaisirs dans l'idée gu'ils puissent vous aider
dans votre évolution ? Pourquoi ne souhaitez-vous pas ce qui est
douloureux pour vous aider dans votre évolution ? Le chercheur
devrait étre tres clair quant au but qu'’il ou elle veut atteindre.
On définitvairagya qui est la condition préalable indispensable

a la Réalisation de la Vérité, par le fait que le chercheur ne désire
rien de ce qui n'est pas éternel, que cela appartienne a ce monde,
au paradis ou a tout autre monde plus élevé. Plus encore, il est
dit qgue méme l'attachement a une quelconque expérience
intérieure séduisante mais transitoire est un obstacle sur le chemin
de la Réalisation.

Réfléchissez encore et encore a la vanité et aux limitations
de tout ce qui est fini et temporel. Réfléchissez encore et encore
a la beauté et a 'importance de ce qui est absolu, éternel et infini.
Il n’existe aucun véritable bonheur dans le fini. Entrez en vous-
méme et vous découvrirez un besoin irrésistible pour Dieu, pour
I'Infini, pour la Plénitude Asseyez-vous tranquillement et
réflechissez a ce qu’est votre réel besoin. Passez au crible les
expériences de votre vie et vous découvrirez que vous cherchez
la Plénitude, Dieu, mais aux mauvais endroits et de la mauvaise
maniére.

L’homme peut s’amélioter

\Vous pouvez changer une personne qui veut chaagéait,
chacun dans ce monde essaie, consciemment ou inconsciemment,
de rendre autrui semblable a lui-méme. Le mental de 'homme
est flexible, c’est pourquoi il est instable et changeant. En un sens,
c’est a mettre au crédit de 'lhomme. Les animaux ont un esprit
tres rigide. homme peut s’améliorer grace a une bonne

68



La réflexion et la discrimination

éducation, a une bonne compagnie, a un bon accompagnement
et & un amour désintéresseé.

A Hardway il y avait une vieille femme d’environ quatre-
vingts ans. Elle était trés attachée & moi d’un point de vue
spirituel. Elle avait 'habitude de chiquer du tabac depuis son jeune
age. Son mari, yoanditaji, faisait tout son possible pour gu’elle
s'arréte, mais sans succes. lIs se querellaient souvent a ce sujet.
Elle lui répondait systématiquement : « Abandonner cette habitude
est au-dela de mes forces. » Un jourant ursatsangle sujet
de 'addiction fut abordé. Lpanditaniji était présente. Je lui
dis d’abandonner le tabac. Elle répondit humblement qu’arréter
était au-dessus de ses forces. Je lui disrés Bien, voila ce
gue vous allez faire : soit vous arrétez le tabac, soit vous cessez
de venir me voir» Elle commenca a pleurer et réfléchit a ce
gu’elle devait faireTout le monde était curieux de savoir quelle
décision elle prendraf\prées trois ou quatre minutes, elle essuya
ses larmes, prit son paquet de tabac et le jeta en disant : « A
partir de maintenant, jarréte de chiquer du tabac. » Elle vécut
encore six ou sept ans apres cet événement, sans jamais plus
toucher au tabac.

Réfléchissez et reconnaissez ce qui vous trouble

Quand vousancontez quelqu’un, pouvez-vous Voir aisément
I’épaisseur des voiles quecouvent la personne et le
meilleur moyen de les enlever ?

Je n'essaye pas de voir les voiles de ceux qui viennent me voir
ils révelent d’eux-mémes leurs voiles. lls ne peuvent me les cacher
méme si c’est leur intention. Qu’est-ce qu’un voile ? Est-ce

69



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

guelque chose derriére quoi vous vous cachez ou est-ce quelque
chose que vous avez élaboré pour tromper les autres ? Etes-vous
conscient de vos voilesVbus devriez vous ffrcer de les
connaitre par vous-méme. Réfléchissez et reconnaissez ce qui
vous trouble et vous met mal a l'aise.

Qu’est-ce qui, en vous, n'a pas changé ?

Toutes les personnes éveillées semblent avoir leaprer
personnalité et individualité, méme si elles sont
impersonnelles et lilks des expériences du passé. Qu’est-ce
donc qu’une personnalité individuelle lébP

Ce qui est libre et ce qui peut étre libre ne releve pas de la
personnalité individuelle. Ce qui est libre est soit la Personne
universelle, que les religieux appellent Dieu, soit la Conscience
impersonnelle intemporelle, que 'on nomme le Supréme ou
BrahmanL étre individuel est phénoménal, il n’est pas réel du
point de vue transcendantal. Comment définiriez-vous lindividu ?
Un individu change-t-il ou pas ? Si vous dites qu’il ne change
pas alors il doit &tre infini, car ce qui est fini se situe dans le temps
et change. Si vous dites qu'’il change alors l'individualité n'a aucun
sens, elle n’a pas de véritable identité, elle est changeante et ne
peut étre différenciée des autres.

Qu’est-ce qui, en vous, n'a pas changé ? Pouvez-vous me
le dire ? Essayez de connaitre directement ce qui n'a pas changé
en vous. Ce qui a changé et ce qui change en vous n’est pas
votre Etre essentiel. Comment pourriez-vous réaliser Cela qui,
en vous, ne change pas ? Une facon d’y parvenir est de ne pas
vous identifier avec ce qui est changeant en vous. Ce qui peut

70



La réflexion et la discrimination

changer et qui a changé n’est pas votre véritable Soi. Ne vous
identifiez pas a cela. Si vous le faites continuellement pendant une
longue période, votre Soi, qui est intemporel et immortel, se
révélera alors progressivement. Ce qui change est seulement
phénoménal, cela vient puis s’en va, cela n’est pas permanent.
Cela ne dure pas, cela est semblable a une ombre. Ne soyez
pas trop sérieux a propos de cela, car cela est comme un réve.
Si vous pouvez vous tenir a cette pratique, le Réel se révélera a
vous de Lui-méme.

Si jessaye de peevoir diectement ce qui ne change pas
en moi, je N’y réussis pas.

Silindividualité change, alors elle cesse d’étre une individualité.
Si elle ne change pas, alors elle doit étre infinie, parce que tout
ce qui est fini est changeant. Cela voudrait dire que l'individuel
est universel, ce qui est illogique et absurde. Le bouddhisme et
le Vedantadisent que I'ame individuelle et 'ame universelle ne
sont pas intemporelles, qu’elles font partie du monde phénoménal.
SeulBrahmanest réel et intemporel. Cela signifie-t-il que le
phénomeénal n’est pas réel ? Si vous hésitez a utiliser le mot
« irréel », vous pouvez dire que ce qui parait réel ne I'est pas.
Peut-étre confondez-vous le personnel avec l'individuel ? Ce qui
ne change pas est le vrai « Je », qui ne peut donc pas étre
individuel. Il est la Conscience intemporelle et ininterroniyfoiee
personnalité est changeante. Elle est la somme totale de vos
expériences passées, mais vos expériences présentes la modifient
continuellement.

71



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

Pouvons-nous dire oui a tout ?
Qu’est-ce que cela signifie exactement de duri a tout ?

Dire oui a tout est virtuellement impossible tant que vous avez
des préférences et des aversions, et que vous faites des choix.
Si, dans votre cogurous n'aimez pas une chose et que vous ne
la voulez pas, mais si vous dites oui a cette chose, cela sera de
I'hypocrisie. Comment pouvez-vous dire oui a tout ? Un homme
vous demande de lui donner cent euros parce qu’il veut boire
du whisky direz-vous oui ? Et que dire si ’lhomme qui vous le
demande vous doit déja deux mille euros et ne veut pas vous les
rendre ? Et que dire si vous n'avez pas les cent euros sur vous,
comment pourrez-vous dire oui ?

Dire oui signifie s'abandonner au Divinabandon total
au Divin ne vient pas instantanément et immédiatement. Cela peut
prendre des vies et des vies de travaifatthanagde prieres,
d’efforts, de discipline et de méditation sinceres avant que I'on
devienne capable de s’abandonB8eun homme vient et essaye
de vous prendre votre argent et vos vétements, que ferez-vous ?
Direz-vous : « Oui, prenez tout ce que j'ai » ? Ou résisterez-
vous ? Pour vous, cette résistance est-elle synonyme de
répression ? Réprimer est une chose, refuser en est une autre.
Méme les animaux ne disent pas oui a toutes les situations. Ils
font face, ils combattent pour leur survie et refusent instinctivement
ce qu’ils naiment pas. Il a été donné a I’'homme le don de la
réflexion et du discernememt. Il devrait discerner et réfléchir sur
ce qui est bon pour lui et ce qui ne I'est pas. Ne pensez-vous
pas, n'estimez-vous pas, n'évaluez-vous pas une situation avant
d’'agir ou de réagir ? Etes-vous un robot ?

72



La réflexion et la discrimination

Comment étre libre du désir

Un papillon ne peut jamais atteirglda lune, cela lui est
impossible. Comment peut-il abandonner son désirne
peut éte satisfait, sans leefouler et souffrir ? Y a-t-il un
moyen ?

Quand vous ne pouvez satisfaire un désius soufez
mentalement. Quand vous le satisfaites, cela vous donne un
soulagement temporaire, comme lorsque vous vous grattez, mais
il revient & nouveau. En fait, le désir n’est pas satisfait. Si on essaie
de satisfaire un désaole nombreux autres désirs sont créés. Les
désirs n'ont pas a étre supprimés : on doit voir la futilité du désir
et il disparait ; alors la question de la suppression du désir ne se
pose plus.

L' avadhutn et 'homme d’affaires

Le but du mouvement est le repdsus devriez y réfléchide
vais vous raconter une histoire. dmadhutase reposait a
'ombre d’'un arbre dans les environs d’une ville. Quelques
personnes vinrent le voir'une d’entre elles le questionna :

« Pourquoi ne faites-vous rietv8us étes en trés bonne sante,
vous devriez travailles L avadhutdui demanda : « Qui étes-
vous et que faites-vous ? dmme répondit : « Je suis un grand
homme d'affaires, je dirige une usine importante dans cette ville
et je compte ouvrir des usines dans d'autres villeavathuta
demanda : « Et ensuite, que ferez-vous 'aenime répondit :

« J'ouvrirai des usines dans d’'autres paysawddhutadit : « Et
apres ? »’homme répondit : « Apres avoir fait tout cela, je me

73



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

reposerai. » lavadhutasourit et dit : « Eh bien, c’est ce que je
fais ! »

La pensée juste permet de discriminer entre ce qui est
temporel et ce qui est éternel

Hier, vous avez parlé de lacheche du « Je » et du etour
de I'attention sur elle-méme ». Quel est le réle de I'analyse
dans ce contexte ?

Analyser c’est pensePour réaliser notre Nature véritable et
essentielle ou pour réaliser « Je suis », le processus mental doit
s’arréter C'est I'état de passivité alerte et totale dans lequel la
révélation du « Je » survient. Le « Je » ne peut étre I'objet d’'une
pensée. La pensée analytique est utile seulement pour connaitre
guelgue chose appartenant a ce monde.

Puis-je m'arréter de penser ?

Dans I'état de sommeil profond, vous ne pensez pas du tout,
n'est-ce pas ? Et tout ce qui est essentiel pour vivre fonctionne
sans gue vous y pensiez. Le systéme respiratoire, le systeme
digestif, votre systeme nerveux et tous les processus biologiques
fonctionnent sans que vous y pensiez. Si le processus mental peut
s’arréter dans le sommeil, pourquoi ne pourrait-il pas s'arréter
dans quelque autre état ? Le sommeil est un substitut de ce que
I'on appelle lesamadhiVous pouvez rester sans penser méme
dans I'état de veille. Si vous ne pouvez vous arréter totalement
de pensewrous devez pratiquer la pensée juste. La pensée juste
est un pas vers I'état sans pensées alors que vous étes pleinement
éveillé.

74



La réflexion et la discrimination

Pouvez-vous me donner plus de détails concernant la pensée
juste ?

La pensée juste est la premiere partie de la disciplivediunta.

Elle fait aussi partie de I'octuple sentier de la voie bouddhiste.
Dans leVedantaJa pensée juste est appeldecka.C'est ce

gue I'on appelle la discriminatiodous devez discriminer entre

ce qui est réel et ce qui est irréel, entre ce qui est transitoire et
ce qui est permanent, entre ce qui est temporel et ce qui est
éternel. La pensée juste vous révélera la nature temporelle de la
manifestation : le chercheur est intellectuellement convaincu que
courir apres les choses, les situations et les relations temporelles
ne mene arien, et que cela conduit invariablement, a la fin, a
étre insatisfait et frustré. La pensée juste vous révélera aussi que
ce dont vous avez réellement besoin est éternel et infini. Le
chercheur se passionne de plus en plus pour I'Eternel, I'Infini,
I'Intemporel, c’est-a-dire pour la Conscience supréme.

Jusgu’a quel point la réflexion vous méne-t-elle ? La pensée
juste vous conduira vers le détachement intérieur et I'état au-dela
des passions. Quand le détachement survient, vous arrétez de
courir apres les plaisirs éphémeres, ou du moins vous vous
efforcez d’arréter de courir aprés. A partir de ce moment
commence votre effort en vue de contrdler vos sens et votre
mental, pour dompter vos désirs et vos envies débridés. C’est
alors que vous vous engagez effectivement dansagiana.

Vous devez réfléchirsur ce qu'une expérience vous a
apporté

Apprendre de ses expériences requiert vigilance et réflexion. Un

75



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

animal a toutes sortes d’expériences, mais il ne peut rien en
apprendre, parce qu’il ne peut pas réfledbivomme fait des
expériences depuis de tres nombreuses vies. Il répete les mémes
expériences encore et encore dans chaqu¥mies. pouvez
apprendre du passeé. Le passé est utile pour le présent uniquement
dans le sens ou il peut vous faire réfléclous permettre ainsi
d’apprendre et de grandiRour apprendre de vos expériences,
vous devez étre tres vigilant durant le temps de I'expérience, et
vous devez ensulite réfléchir sur ce qu’elle vous a apporté. Mais
trés peu grandissent, parce que seuls quelques-uns réfléchissent
sur leurs expériences.

Les noms et les formes ne sont pas réels

J'ai toujours eu des difficultés avec mon prénom. Peet-étr
pouvez-vous me @irquelque chose a ce sujet ?

Tous les noms et les formes samya.lls ne durent pas, ils
changent. lls sont des objets des sens et cachent la Vérité. C’est
votre corps qui est reconnu en tant que « Fernande ». N'importe
guel autre nom pourrait étre donné a votre corps dans le but de
le reconnaitre et d’entrer en relation avec lui. Nous voyons ici
guelque chose étalé sur le sol, que nous appelons « tapis ». Le
mot « tapis » nous cache que sa véritable matiere est du coton.
Quand nous disons ou entendons le mot « tapis », cela évoque
dans notre esprit quelgue chose qui a une forme spéciale et qui
est utilisé pour recouvrir le sol, mais cela n’évoque pas la présence
du coton (avec lequel il est fait). Le mot « tapis » nous cache la
substance, qui est I'essence de ce tapis. Dafksldntajl est

dit gu’en toute chose se trouvent cing éléments :

76



La réflexion et la discrimination

1. Asti:Etre

2. Bhati :Conscience
3. Priya : Amour

4. nama :nom

5. rupa:forme

Asti, Bhatiet Priya sont une seule et méme chose. lIs sont
la Réalité, la lumiére de la Conscience, qui est absolue. Elle est
présente en chaque personne et chaque chose, et Elle demeure
partout la méme.

Namaet rupa (nom et forme) varient d’'une chose a
lautre, d’une personne a l'autre. lls ne sont pas réels. Bien qu'ils
aient leur utilité pour traiter avec le monde, ils sont irréels. lls ne
peuvent étre dissociés I'un de l'auffeute forme est connue a
travers son nom. Le nom et la forme ne sont pas importants.
L’Etre/la Conscience/I’Amoyqui est le fondement de toute
existence, est important. Il doit étre réalisé. En sa Réalisation
réside le secret de la Liberté et de la Béatitude absolue. Le
chercheur ne devrait pas prendre au sérieux ce qui concerne les
noms et les formes.

Ne confondez pas le point de vue d'un sage réalisé avec
celui d'un chercheur

La cause, la soge de cette illusion du sujet et de I'objet est
un mystee au-dela de I'espace, du temps et de la causalité.
Alors pouquoi persister avec des questions qui sont sans
réponse, telles que : « Qui suis-je ? » ou « Ou suis-je ? » Ne
serait-il pas plus sage d’accepter simplement le mgster
'existence ? J'ai, pendant quelque temps, suivi la voie de

77



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

Ramana Maharshi quiecommandait deechecher
continuellement la soue du « Je ».

J'ai relu votre question et il semble que vous preniez beaucoup
de choses comme allant de soi sans en avoir fait I'expérience.
Par exemple, vous parlez de l'illusion de I'objet et du seiz-

vous vous-méme déja ressenti le monde objectif comme
illusoire ? Si vous le ressentez réellement comme une illusion, alors
la plupart des problémes de votre vie et de votre esprit sont
résolus. Pouvez-vous encore courir apres de I'eau lorsque vous
savez qu’il s’agit en fait d’'un mirage ? La plupart du temps, le
plus grand obstacle que vous puissiez rencontrer pour résoudre
un probléme, c’est d’avoir déja entendu la réponse a ce
probléme, mais sans y avoir travaillé vous-méme.

S’il 'y aucune forme, aucun nom, aucune idée et rien a
atteinde, sur quoi se focaliser ? Ou est le chemin ?

Il N’y a plus pour vous ni chemin ni but lorsque vous étes établis
dans la Vérité/I'Absolu. Mais lorsque vous étes dans le monde
de la dualité, ou plutét de la diversité, dans le monde des noms
et des formes, souffrant et ressentant peines et plaisirs, que faites-
vous Aous asseyez-vous sans rien faire, tranquille et détendu,
sans aucun désimi aspiration, ni pensée ? Ou cherchez-vous
guelque chose ? Quand vous cherchez, vous suivez un chemin,
vous voulez parvenir quelque pators, le chemin est I3, le but
est la, le cheminement est 14, le nom et la forme sont Ia, l'idée
estla et il y a des moyens et des méthodes pour aller au-dela de
tout cela.

Ce que vous avez écrit est le point de vue d’'un étre réalisé
et accompli. Ce n’est pas correct du point de vusadihaka

78



La réflexion et la discrimination

(du chercheur). Iy a, d’'une part, quelqu’un empli de doutes et
gui se demande si I'on peut stopper toutes les pensées et idees ;
et, d’autre part, un homme béni disant qu’il n’y a ni idée, ni
chemin, ni but.

Il'y avait un « fou » de Dieu du nom de Sheshadri Swami,
qui était assez agé. Il déambulait autour d’Arunachala, a
Tiruvanamallai, les vétements en haillons, sans se préoccuper un
tant soit peu de son corps physique ou de son confort. Les gens
I'appelaient le « saint fou ». Il avait de nombreux pouvoirs. I|
pouvait du premier coup d’'ceil savoir ce que vous pensiez lorsque
vous le rencontriez. Un jout vint voir Ramana Maharshi. Il
s’assit en face de lui pendant une heure environ, puis il dit : « En
guarante ans [depuis qu’il avait atteint le pouvoir de lire dans les
pensées], c’est le premier homme que je rencontre qui ne pense
arien. » Il devint un dévot de Ramana Maharshi et venait souvent
s’asseoir en sa présence. Ramana Maharshi n’a jamais dit : « Il
N’y a ni nom, ni forme, ni idée, ni chemin, ni but. »

Est-il possible d’étre enseigné par la nature, tout comme
on peut I'étre par les étres humains ?

L’arbre ne vous enseigne pas, mais vous pouvez apprendre de
lui certaines qualités. Cet apprentissage vient de votre réflexion
subjective sur les bonnes qualités d’'un arbrarbre ne
communigue ni ne vous enseigne. Un étre humain peut vous
enseignemeut vous guider sur la base de sa propre expérience.
S'’il a lui-méme suivi le chemin de la Vérité, il peut vous guider

et vous enseignddn arbre a-t-il déja suivi le chemin dé/&rité

pour qu’il soit apte a vous guider atbre ne connait pas la
Vérité et il ne sait pas ce que vous voulez apprendrbrée ne

79



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

se connait pas lui-méme, comment pourrait-il vous enseigner ?
Si I'on suit votre raisonnement, vous pourriez apprendre méme
d’'un &ne ! Mais I'ane ne peut vous enseignest-ce pas ?

Shakespeare a dit : « Les livres dans les ruisseaux et les
sermons dans les pierres.Si vous pouviez apprendre du
Jourdain en Israél ou des pierres a Jérusalem, quel besoin auriez-
vous de venirici ?

Ne laissez pas votre coeur suivre des ombres

Chaque fois que je suis seul, je m'attendseéevoir de
mauvaises nouvelles concernant telle ou telle chose.
Comment puis-je dépasser cela ?

Pourquoi devriez-vous attendre de mauvaises nouvelles ? C’est
la pensée négative que vous devriez arritentretenez que

des pensées positivegez foi et confiance dans le Divin. Si une
guelcongue pensée négative survient, rejetez-la immédiatement.

Parfois, il est impossible de ne pas avoir de pensées
négatives.

Qu’est-ce qui vous rend faible ? C’est I'attachement a ce qui est
changeant, n’est-ce pas ? Réfléchissez, encore et encore, sur la
nature changeante de ce monde phénomeénal. Ne vous attendez
pas a ce que ce qui est mortel devienne immdktedtez

1 « Et voici ce qu’est notre vie, loin de la fréquentation des lieux publics,
elle voit des langues dans les arbres, des livres dans les ruisseaux, des
sermons dans les pierres et le bien en toute chose » (Shakespeare).

80



La réflexion et la discrimination

d’essayer de faire de 'impermanent quelque chose de permanent.
Si vous considérez une chose ou une situation comme réelle, elle
s’impose a vous de plus en plus fortement. Si vous considérez
guoi que ce soit comme étant momentane, temporaire, changeant
etirréel, cette chose prend de moins en moins d'importance pour
vous et finalement cesse de vous émouvoir ou de vous influencer
Comment pouvez-vous étre pleinement en paix si vous
courez aprés des ombres ? Celui qui s'attache a une ombre ne
peut que se sentir décu et décourageé tét ou tard. La recherche
doit impliquer le mental et 'ego. Un ego/mental purifié cherche
le bonheur au bon endroit ; une personne stupide le cherche aux
mauvais endroits. Quelques-uns courent apres des ombres et leur
recherche est sans fin.

Comment identifier la voix de Dieu

Comment pouvons-nous identifier la voix de Dieu en nous ?
Comment pouvons-nous savoir si la voix que nous entendons
a l'intérieur provient réellement du Divin ou d’'une aitr
source ?

Ce n’est pas difficile d’identifier la voix divine quand vous
'entendez en vous. La voix divine ne contredit jamais les
enseignements des écritures saintes et des sages, ni la sagesse
révélée. Elle est en conformité avec les révélations des sages telles
gu’elles sont mentionnées dans les livres saints. Cette voix ne
vous suggérera pas d’étre égoiste ni de faire du mal a qui que
ce soit. Elle ne pourra jamais vous inciter a étre malhonnéte, faux,
violent, arrogant, empli de colere, vindicatif, avide ou attache.
Elle vous exhortera a étre honnéte, tranquille, vigilant, paisible,

81



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

aimant, plein de compassion et libre de tout attachement qui vous
ferait soufrir.

Le corps est salement mon véhicule

Comment abandonner le sentiment que nous sommes le
corps ?

Pensez encore et encore : « Je ne suis pas ce corps physique.
C’est uniguement un véhicule que j'utilise. Ce corps m’'a étée
donné par Dieu, selon mkarmasafin que je puisse en faire

le meilleur usage pour atteindre le but ultime de I'existence
humaine qui est la Réalisation du Soi. » On devrait réfléchir sur
cela encore et encore, et agir a la lumiere de cette évidence.

La cause véritable de la douleur et de la souffrance

Lorsque j'étais enfant ou adolescent,ggaidais mon visage
dans le mioir, et il y avait quelgu’'un qui souffrait et
guelgu’un qui egadait cette souffrancéujourd’hui, lorsque

je vous entends d@irde ne pas nous identifier a nos pensées
OuU a nos sentiments, je pense que jutilisais la méme sorte
d’approche. Mais je ne suis pas sdr que cela soit une bonne
approche, pace que cela me donne le sentiment @étr

« divisé ». Que signifie exactement « ne pas idintifié a

nos pensées, nos sentiments », et comment y parvenir ?

Lorsque vous étes totalement identifié a votre corps physique,
qui est seulement une partie superficielle de votre existence, ou
a vos pensées et vos sentiments, qui sont comme des vagues dans

82



La réflexion et la discrimination

'océan, vous ne pouvez étre en paix, vous vous sentez limité et
dépendant. Les vagues ne causent aucun mal a I'océan. Mais
étes-vous conscient de 'océan gu’est votre pure Conscience ?
Si vous étiez conscient de votre Etre intérigurrest non limité

par le temps et I'espace, vos pensées et votre corps physique
ne pourraient pas perturber votre paix et votre jas devez

vous centrer sur votre Existence absolue et non uniquement sur
la partie superficielle de vous-méme.

Si le fait de cesser de vous identifier au corps physique ou
au mental vous ameéne a vous sentir divisé et fragmenté, alors,
au lieu de dire : « Je ne suis pas le corps physique, je ne suis
pas le mental », vous devriez dire : « Je ne suis pas seulement ce
corps physique, je ne suis pas seulement ce mental, et si je n’en
suis pas séparé, je suis sirement au-dela des déaus devez
prendre conscience de I'Existence absolue, c'est ce qui est requis.
Pour cela, vous devez cesser de penser que vous étes seulement
le corps physique ou le menfibutes vos expériences relatives
sont le résultat de la division de la Conscience en trois : le
connaisseuyt’objet de la connaissance et la connaissaraes
étes déja divisévez-vous ressenti et expérimenté votre unité
avec chaque objet et chaque personne ? Comment pouvez-vous
dire que vous n'étes pas divisé lorsque vous vous identifiez avec
votre corps physigue ? En restant conscient uniguement de votre
corps physique et de votre mental, vous ne pouvez pas affirmer
gue vous n'étes pas sépaudlis étes alors conscient uniguement
d’une part infinitésimale et superficielle de votre Existence
absolue. En fait, ce n’est pas la conscience corporelle qui est la
cause de la douleur et de la souffrance. La véritable cause de la
douleur et de la souffrance de 'homme, c’est la non-conscience
et 'oubli de sa Nature éternelle et intemporelle.

Si vous mettez un morceau de bois incandescent dans
'océan, cela peut-il rendre I'eau de I'océan plus chaude ? Des

83



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

centaines de rivieres se déversent dans I'océan, mais 'océan reste
toujours le méme. Si vous étiez centré sur la Béatitude éternelle
de votre Conscience éternelle, la souffrance de votre corps
physique ne perturberait pas cette Béatitude.

Le chercheur doit prendre la bonne décision a chaque pas

Comment peut-on &rsar de la volonté de Dieu ? Il n'est
pas aisé de comgndee clairement sa vie, spécialement si I'on
est a la coisée de plusieurs chemins.

Il'y a plusieurs chemins a chaque pas de la vie et I'on doit ¢hoisir

et choisir correctement pour ne pas prendre le mauvais chemin.
Dans lesloyaux spirituelsil est écrit qu'a chaque pas, le chemin

se divise en trois directions : 'une va vers le Ciel, une autre vers
I'enfer et une autre vers Dieu. Le chercheur se doit d’étre vigilant
et de prendre la bonne décision a chaque pas. Les livres saints
et les sages ont mis des pancartes sur chague chemin pour vous
signaler ou vous allez. Mais, en dépit de cela, treés peu prennent
le chemin conduisant & Dieu.

Ceux qui recherchent I'Eternité la trouveront tét ou tard

Dans ma vie quotidienne, jai parfois quelques doutes a
propos de ce que je fais. Est-ce spirituel ou non ?

Les doutes créent des obstacles dasadhanal.a foi et la
confiance aident le chercheur sur le chemin de la Réalisation.
Réfléchissez encore et encore sur le but ultime et véritable de la

84



Le détachement intérieur et I'état au-dela des passions

vie. Dans la vie, quoi que I'on obtienne ou que I'on atteigne qui
appartienne au monde nous sera enlevé par la mort. Ne
confondez pas la fin avec les moyens. Utilisez toutes vos énergies,
tout ce que vous possédez pour réaliser Cela qui ne peut jamais
vous étre enleve, pour réaliser Cela qui est intemporel et éternel.
Tout le monde cherche quelque chose qui est infini. Certains le
cherchat aux mauvais endroits et de la mauvaise maniéere, c’est
pourquoi ils ne parviennent nulle part. Ceux qui cherchent
I'Eternité de la bonne maniére La trouveront tot ou tard et seront
comblés.

« Ne tenferme pas dans [orthodoxie. Les jours ou [on suivait
aveuglément les traditions sont révolus. Evalue les problemes de la
vie d la lumiére du liew, du moment et des circonstances présentes,
et, dans chacune de tes actions, adopte la conduite juste. »

— Joyaux spirituels

Le détachement intérieur et I'état au-dela des passions

« Constdere-le comme aveugle bien qu'en possession de la vue et
stupide bien que doué dintelligence celur qui, voyant la nature
peérissable et transitoire du monde, n'éprouve cependant pas de
détachement a son égard. »

— Joyaux spirituels

85



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

L’'aspiration a la Réalisation du Soi et I'esprit de détache-
ment

Mon désir d’atteinde la Réalisation n’est pas stable.
Comment legndre constant ?

L’aspiration a la Réalisation du Soi ne devrait pas seulement
provenir de l'intellect. On devrait ressentir trés profondément ce
besoin de la Réalisation du Soi ; toutes les composantes de notre
personnalité devraient y aspir&e plus, on doit cultiver le
détachement intérieur a I'égard de ce qui est temporel. Sinon,
l'intérét pour le monde phénomeénal affaiblit 'aspiration a la
Réalisation du Soi. La réflexion réguliére sur la nature transitoire
des choses, des situations, des relations en ce monde est une
grande aide pour cultiver 'absence de passion.

L’énegie qui se transforme en désir est la méme que celle
qui se transforme en une profonde aspiration et un profond désir
pour le Divin. Des lorde détachement intériearl’égard des
choses temporelles de ce monde est nécessaire. Elle aide a
transformer le désir en une aspiration profonde et intense pour
le Divin. Il est impossible de conduire sérieusement et
sincerement unsadhanaspirituelle sans une aspiration et un
désir profonds et intenses pour le Divin.

« L absence de possessions n est pas une preuve de détachement, de
méme que les possessions ne sont pas une preuve d attachement.
Souviens-tor : le détachement et [attachement sont seulement des
états du mental, Le premier conduit @ la libération et le second @ la
servitude. »

— Joyaux spirituels

86



Le détachement intérieur et I'état au-dela des passions

La « sainte indifférence » est une condition essentielle
Que signifie « mourir en cette vie » ?

« Mourir en cette vie » signifie se renier soi-méme, fuir son ego,
renoncer au « moi » et au « mien ». C’'est en fait le renoncement
a soi, qui suit I'élimination de la plupart des désirs, des envies,
des ambitions de ce monde, dans le but de conserver ses énergies
et de les utiliser pour découvrintge éternelle, le Bonheur sans

fin, la Lumiére et I’Amour divins. Ce que I'on appelle la « sainte
indifférence » est une condition essentielle pour la Réalisation de
la Vérité. C’est une expression chrétienne signifiant le
détachement intérieur’est-a-dire 'abandon de la recherche des
plaisirs terrestres comme de ceux du ciel. Ce qui est temporel
ne peut jamais satisfaire 'ame de 'lhommeus les plaisirs
temporels sont comme des feux follets, ils promettent un certain
bonheur a 'homme mais ne le comblent jamais.

L'état au-deld des passions est |'aboutissement du
détachement intérieur

La stabilité du mental est-elle au-dela du bien et du mal, des
préféences et des aversions ?

Aller au-dela de toutes les paires d’opposés tels que bien et mal,
préférences et aversions, cela signifie aller au-dela de la
conscience mentale. lobercheur devrait d’abord purifier son
mental et cultiverau début, la réflexion et le détachement
intérieur De plus, la pratique réguliére de la concentration
intérieure est une part tres importante dathanal a stabilité

du mental implique I'aptitude du chercheur a fixer intérieurement

87



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

son mental sans aucune distraction. Le chercheur doit commencer
par discriminer entre le vrai et le faux, et suivre le bon chemin
avec une détermination sans faille. La discrimination et le
détachement intérieur aident a stabiliser le mental, elles ne
constituent pas des obstacles. Qusiitha demanda a Krishna
comment stabiliser le mental, le Seigneur lui répondit : « C’est
uniquement a travers le détachement intérieur et la pratique
réguliére de la concentration que I'on peut stabiliser le mental. »

L’état au-dela des passions est-il la méme chose que le
détachement intérieur ?

Il y a deux mots pour cela en hindiairagyaetvitaraga.lls
peuvent étre traduits par « détachement intérieur » et « état sans
passion ». Le détachement intérieur est le premier stade ; I'état
sans passion est 'aboutissement du détachement int&viecir

ce derniervous ressentez combien il est futile de consacrer votre
vie a la recherche de ce qui ne dure pas, de ce qui est temporaire.
C’est en accomplissant I'effort de la réflexion juste que I'on
obtient le détachement intérieDans la discipline védantique,
composeée de sept parties, c'eisiekaqui engendre le vrai
vairagya.Le détachement intérieur est donc fondé sur la réflexion
juste. Létat sans passion est I'état spontané que connait le
chercheur qui n’est perturbé par aucun événement parce qu'il
n'est attaché a aucune personne, aucune situation ni aucun objet.

Comment le détachement survient-il ?
Le détachement total ne peut survenir qu’avec la Réalisation du
Soi. C’est par la Reéalisation du Soi que la graine de tout

attachement est détruite.

88



Le détachement intérieur et I'état au-dela des passions

Pouvons-nous commencer par nous détacher des petites
choses au début avant d’atteiededétachement totét

Si le détachement intérieur est |, I'état sans passion viendra de
lui-méme. Si le détachement intérieur est la, vous ne courrez pas
apres les choses temporelles. Si, un yawrs restez sans manger
vous n’en serez pasfafté.Vous ne vous battrez pas pour de

la nourriture, pour une maison, pour des vétements, pour une
chaise, pour le pouvgipour une position sociale et pour étre
reconnu.

L’homme est dans un pofond sommeil

Docteur dans votre profession, vous devez rencontrer
guotidiennement nombre de personnes qui sont dans une grande
souffrance. Cela a-t-il créé un sentiment de détachement en vous ?
Il y a tant de souffrances dans cette vie. Le Seigneur Bouddha
vit un seul homme en train de doukt cela suiit a I'éveiller. Et

Vous voyez chaque jour tant de personnes souffrantes !

Oui, mais pougjuoi ne pavenons-nous pas au détachement ?

Pourquoi ? Parce que 'homme est, pour ainsi dire, comme dans
un profond sommeil. Bien que regardant, il ne voit pas. Bien
gu’écoutant, il n’entend pas. Le Seigneur Bouddha vit une seule
fois un homme mort et fut bouleversé. Il sentit qu’il mourrait aussi
un jour Il se posa la question : « Alors, quel est le sens de cette
vie ? Sila mort nous prend tout ce que nous avons atteint et gagné
dans la vie, quelle utilité y a-t-il a étre constamment occupé ? »
De telles questions le troublerent et il commenca a chercher la
Vérité concernant la vie et la mort.

89



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

La réflexion, I'introspection et la discrimination sont les
premiers pas de Isadham. lIs engendrent le détachement
intérieur lls engendrent aussi I'aspiration a connaitké&lété sur
la vie et vous incitent ainsi a suivre le chemin de la Réalisation.

Soyez totalement engagé dans votre relation avec Dieu
La famille peut-elle é& un obstacle sur narchemin ?

Que vous viviez en famille ou en dehors, votre mental doit étre
centré sur le Divin.

Pour éte centré seulement sur le Divin, devrions-nous
d’abord cultivervairagya?

Vairagyasignifie « détachement intérieur ». Il est nécessaire que
vous soyiez totalement engagé dans votre relation avec Dieu.
Comment pouvez-vous vous concentrer sur Dieu si vous n'étes
pas détaché de tout ce qui n’est pas Lui ?

Le centre d’intérét de votre vie doit changer

Commevairagyaest une étape vers la Reéalisation du Soi,
n’est-il pas mieux de viser uniqguement le but supréme ?

Vairagyaest un moyen."amour pour le Divin est le moyen ainsi
gue la fin. Si vous aviez cet amour pour le Divin, vous ne seriez
pas attaché a quoi que ce soit ni a qui que ce soit excepté Dieu.
Vairagyaest le moyen pour fixer son mental sur le Divin. Sile

90



Le détachement intérieur et I'état au-dela des passions

mental est attaché au monde, comment pourrez-vous le fixer sur
Dieu ? Le centre d'intérét de votre vie doit changedirection

de la fleche de votre attention doit étre inversée et dirigée de
I'extérieur vers l'intérieur

Devrions-nous éé totalement détachés ?
Oui, n'étre attaché a rien ni a qui que ce soit.
Méme pas au Guru qui est Dieu ?

Qui est le Guru ? Le Guru est-il le corps physique que vous voyez
avec vos yeux 7attachement au Guru n’est possible que si vous
connaissez le Guru, n'est-ce pas ?

Brhlez les ponts derriére vous

Y a-t-il des critées pour savoir si nous pgressons dans nos
efforts spirituels ?

Personne, dans ce monde, ne peut rester toujours au méme point.
Votre Etre intemporel est le lieu ol vous pouvez demeurer &
jamais. Les criteres pour voir si vous progressez dans votre
sadhanasont : une paix croissante, le détachement, le contréle
de vos pensées et de vos émotions, un intérét croissant pour la
Réalisation, I'amour et la capacité de demeurer de plus en plus
calme dans toutes les situations. Si vous ne voulez pas revenir
en arriere, courez rapidement, brilez les ponts derriére vous ;
ainsi, vous ne pourrez pas faire deouirt

91



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

Un jour, un chercheur me dit : « J'ai quitté ma maison, ma
famille, mon commerce florissant, mais je ne progresse pas dans
masadhanall aurait mieux valu que je n’abandonne pas tout
cela. » Je lui répondis : « Une des raisons pour lesquelles vous
ne progressez pas est que vous ressentez encore l'importance
de ces choses que vous dites avoir abandonviées ne les
avez pas encore abandonnées au vrai sens du terme, parce que
VOus ressentez encore dans votre coceur leur importance. »

« Ecoute ! Jusqu d ce jour, personne n'a jamais gravi la montagne
de la perfection spirituelle en portant sur sa téte le fardeau des soucis
de ce monde. »

— Joyaux spirituels

Le contrble de soi

Le contréle de soi est une partie de la discipline
personnelle commune a toutes les voies de la Réalisation
de Dieu

Le contrble de soi est une partie importante dadtnanaSans

le contrdle des sens et du mental, on ne peut entrer profondément
en méditation ni avoir une quelconque expérience spirituelle
importante. Le contrdle de soi est une partie de la discipline
personnelle commune a tous les chemins de la Réalisation de Dieu
ou du Soi, que cela soit lhakti yogaJe jnana yogaou le

raja yoga.Le contrle de soi peut étre atteint par une pratique
réguliere et par une réflexion justérequiert aussi une forte et
ferme détermination.

92



La persévérance et la patience

La perséveérance et la patience

« Quel homme mérite d étre considéré comme patient et persévérant ?
Celut dont [espnit reste équanime dans les circonstances favorables
comme dans [‘adversité, celui qui demeure imperturbable devant
les coups du sort, celui qus, enfin, avance avec aisance mars vigilance
vers le but spirituel, »

— Joyaux spirituels

Le sentiment de solitude disparait avec la persévérance
et la patience

Poumuoi est-ce que jeessens un sentiment de solitude ?

L’étre vital recherche ce qui est source d’excitation et de
divertissement et, lorsqu’il ne I'obtient pas dansahanail

se sent seul et parfois frustré. Ne vous identifiez pas avec les
sentiments de votre étre vital. Du point de vue dadthana

on ne devrait pas se sentir excité ou exalté. Quand, lentement et
progressivement, votre conscience vitale réalisera que vous ne
tenez pas compte de son influence ou que vous n’en dépendez
pas, elle vous suivra et partagera la joie que gsattkana/ous
apporte ou vous apportera, et le sentiment de solitude s’en ira.
Le sentiment de solitude est une expérience courante pour les
chercheurs, mais il disparait au cours du temps si le chercheur
ne se décourage pas et demeure persévérant et patiest.
pouvez I'appeler souffrance, mais c’est I'étre vital qui souffre
parce qu’il n'obtient pas ce qu'il veut.

93



Chapitre 3 Les qualifications fondamentales

Reger fidéle a la pratique

Atteindre une concentration parfaite requiert beaucoup de temps.
Contréler son mental et ses pensées est la tache la plus difficile.
On ne devrait pas s’attendre a posséder une concentration totale
en I'espace de quelques jours ou de quelgues mois. Les yeux
fixés sur le but, le chercheur doit pratiquer avec engagement,
avec constance et aussi avec perseverance. Méme les tres grands
saints, qui se consacrerent totalement a maitriser leurs pensées
et a rendre leur mental complétement silencieux, ont di s'adonner
a une pratique et une discipline trés longues et ardues pendant
des années et des années. La pratique réguliere, la vigilance et
la persévérance sont les conditions essentielles pour une
meéditation réussie.

Plus on avance sur le chemin spirituel et plus on doiefair
face a des mblemes. Powuoi en est-il ainsi ?

C’est tout a fait normalAprés avoir atteint la Réalisation
spirituelle, il ne reste plus rien a atteindxiers, naturellement,
atteindre cet état de Réalisation nécessite de faire les plus grands
efforts. Il est plus facile de devenir président d’un pays que d’étre
spirituellement parfait. Il est naturel que la recherche spirituelle
et ’Accomplissement soient plus ardusus ne trébuchez que
lorsqu’il fait sombre ou lorsque vous étes distrait. Quand vous
ressentez la présence de Dieu, il estimpossible de s’égarer et
de prendre un mauvais chemin.

94



La persévérance et la patience

Hauts et basdans lasadhana

Que faie lorsque nous sentons moins d’aspiration spirituelle
ou de dévotion, ou quand nous gans méme de l'intérét
pour note sadhan&

Il'y a des hauts et des bas dans l'intensité de I'aspiration et dans
la sadhanaCela est naturel. Le chercheur ne devrait pas se
décourager quand sadhanaalentit. Le voyage spirituel est
semblable a une marche sur un chemin de montagne : a un
moment vous montez, puis vous descendez et vous remontez
encore plus haut, puis vous redescendez. On ne peut atteindre
le plus haut sommet que de cette maniére. La persévérance est
nécessaire. Pendanskdhanaune période trés aride peut venir

Le sadhakaa perdu tout intérét pour les choses temporelles,
mais il ne peut rien trouver a quoi se raccrodBasst un état

trés éprouvant. Les mystiques chrétiens appellent cela « la nuit
obscure de I'ame ».

Vous ne pouvez rester a un endroit pendant longtemps. Soit
VOus avancez, soit vous reculez pour acquérir plus de force et
pour avancer plus rapidement. Quand un athlete doit effectuer
un saut en longueurrecule d'une certaine distance, puis il court
pour acquérir suffisamment d’élan afin de pouvoir effectuer un
meilleur saut.

95






Chapitre quatre

La sadhana intégrale

« Le chercheur doit s asseotr réguliérement en méditation, lire des
livres spirituels qui [encouragent d suivre le chemin de la
Reéalisation, réfléchir régultérement, maitriser ses sens et son mental,
participer périodiguement a des satsangs et fréquenter des étres
réalisés ou des personnes suffisamment avancées sur le chemin, mener
une vie pure et honnéte, servir les nécessiteux. selon ses moyens et
témoigner de [amour pour tous les étres quelles que soient leurs
castes, leurs croyances ou leurs religions »






La sadhana intégrale

Concepts genéraux

Une discipline est nécessaire pour purifier et stabiliser le
mental

Quelles sont les conditions et les pratiques nécesspinur
permette au vrai Soi de se révéler ?

Le vrai Soi, dans sa pureté immaculée, est réfléchi dans un
mental purifié et totalement silencieux. Comme le mental est relié
au corps physique et qu'ils s'influencent mutuellement, le corps
physique, lui aussi, doit se soumettre a certaines disciplines
propices a rendre le mental silencieux. De plhsntime vivant

en socié et interagissant avec elle, une discipline sociale est
€galement nécessaifeut cela est traité de maniére systématique
dans la voie aux huit membres du yoga de Patanjali.

Je cheche la sagesse et I'élévation spirituelle. Comment
connait-on la Vérité ?

Le chercheur de Vérité doit faire une recherche appelée
sadhanaOn doit écouter les sages qui ont réalisé la Vérité et

99



Chapitre 4 La sadhana intégrale

suivre leurs instructions pour savoir comment purifier le mental
et le rendre stable. On doit expérimenter pour savoir ce qui est
juste ou non pour soi-méme. Si vous le souhaitez, vous pouvez
lire L'Art de la Réalisatioh il y a la des suggestions pratiques.

Les aspects négatifs et positifs de lsadhana
Qu’'est-ce que laadhan®

Il faut briser les fausses identifications, c’est cela le but de la
sadhanall ne peut y avoir de liberté tant que les fausses
identifications ne sont pas détruites. La maison d’'un homme est
réduite en cendres et il S’écrie : « Je suis fini | », comme s'il était
la maison.

La sadhanast-elle effectuée pour purifier netsoi ?

L'objectif ou le but de Isadhanan’est pas de transformer le
Soi, mais de réaliser notre Nature veéritable et essentielle, qui est
divine. C’est le corps-mental qui doit étre purifié et transformé
afin qu'il puisse refléter la vraie nature du Soi. Le mental est
comme un miroirPour voir son propre visage dans un miroir
deux conditions sont nécessaires :

1. Le miroir doit étre propre.

2. Le miroir ne doit pas bouger

Selon la terminologie védantiguaala(l'impureté) et
vikshepdl'agitation) sont a éliminet’objectif de lasadhana
est de purifier le mental et de le rendre stable et tranquille.

! Traduction deThePractical Approach to Divinitgcrit par Swamiji,
publié par les éditionslbin Michel.

100



Concepts généraux

Comment se purifier de toutes ces négativités que sont la
coler, l'avidité, la jalousie, etc. ?

Vous demandez comment se débarrasser de I'attachement, du
désir de la colére et des autres émotions négatives, ce qui revient
en fait a purifier le mental. On distingue deux aspects dans
I'effort : négatif et positif.

Dans l'aspect négatif, le chercheur doit réfléchir
continuellement sur la nature transitoire du monde phénoménal,
sur 'impermanence des objets, des situations et des relations de
ce monde. Cela engendre le détachement et I'on cesse alors de
prendre trop au sérieux les problémes relatifs a ce monde. Le
chercheur doit méditer sur sa mort. Dés que nous devenons
conscients de notre propre mort, le désir disparait et, avec lui,
toutes les autres émotions négatives.

L'aspect positif de laadhanaconsiste a contempler le
Divin, le Principe éternel. Si vous pensez a Dieu et que vous vous
souvenez constamment de Lui & travergalga ou la
contemplation, peu a peu et progressivement, vous tombez
amoureux de Dieu. @mour pour Dieu transforme la passion en
absence de passion et I'attachement en amour désintéressé.

Il existe de nombreux autres aspects dmatihanaels
gue le service désintéresse, la fréequentation des saints et des
sages, les exercices de respiration, la lecture des livres spirituels
et des saintes écritures, etc.

« Le désir; la colere, [avidité, la passion, [arrogance, la violence,
etc. rendent le mental impur, agité et tendu. En conséquence, le
mental ne peut pas refléter la Lumiére divine, la Connaissance ou
la Félicité éternelle de notre véritable Etre spirituel, Aussi avec

101



Chapitre 4 La sadhana intégrale

un engagement total, polis le mirotr de ton mental. Cest ce que [on
appelle purushartha, ou effort spintuel, ou sadhana. »
— En compagnie de Babaj?

Sadhanasignifie I'effort juste en vue de I'’épanouissement
spirituel

Durant masadhang'ai souvent des moments de deggion.
Est-ce normal ?

Ce n’est pas normal, mais cela arrive a de nombreuses
personnes.

Est-il possible, durant la pratique de Eadhanad’étre
toujours heueux ?

Durant lasadhanavous n’étes pas réellement heureux mais, si
vous étes sincere, vous prenez plaisir a accomplirsaudieana.

Devrais-je éte capable d’accepter tout ce qui vient a moi ?

Comment pouvez-vous tout accepter tant que vous avez des
préférences et des aversions et que votre mental est conditionné ?
Il est plus facile de le dire que de le fair&tat de complet
abandon de soi est I'aboutissement d'saghanaaccomplie.

La sadhanaqui signifie I'effort juste en vue de I'épanouissement
spirituel,est prise en charge par le Pouvoir divin lorsque 'abandon

! Livret écrit par Swamiji sur la biographie et les enseignements de Baba
Bhuman Shahiji.

102



Concepts généraux

de soi survient. La Réalisation du Soi arrive lorsque l'effort juste
le plus sincére et la grace de Dieu se rencontrent.

La sadhanavous é€léve toujours et vous prépare a réaliser
la Vérité

Lorsque des tiubles physiques stiennent au cours de la
sadhanacomment pouvons-nowsconnaite si cela est di a
une mauvaise pratique ou a une faiblesse du mental ? Quelle
devrait éte I'attitude juste ?

La sadhanamplique la juste attitude et la juste maniére de vivre
heureux et en paix ; ultimement, elle conduit & la Réalisation de
la Vérité. Lasadhanavous éléve toujours et vous prépare, a la
fois physiqguement et mentalement, a réaliser la Vérité. Si une
sadhanarend votre corps malade ou votre mental faible et
déséquilibré, cela n'a rien a voir avec sadhana\Vous faites
alors, au nom de Badhanaguelque chose qui n’est pas juste.

Le chercheur peut devenir physiquement et mentalement
malade par les effets défavorables sur le corps et le mental de la
pratique de certains types skedhanatels que lgoranayama
ou certains exercices tantriques qui n‘'ont pas été menes
exactement comme le prescrivent les régles et qui n'ont pas été
effectués en suivant régulierement les conseils d’'un maitre
expéerimenté, ou méme sans sa présence physique. Comment
reconnaitre si votre maladie ou votre faiblesse est due a la
mauvaise pratique de sadhana? C’est trés simple : laissez
votre sadhanade c6té pendant quelques jours ; et si votre
probleme physique, votre faiblesse mentale ou votre tension
diminue, vous pouvez étre slr que votre probleme est lié a une

103



Chapitre 4 La sadhana intégrale

mauvaise pratique de votsadhanalLa sadhanaconsiste a
conserver et a orienter dans la bonne direction toutes vos
énergies. Comment cela peut-il vous rendre malade ou faible ?
C’est impossible. Normaleemt, nous devenons malades
seulement lorsque notre énergie n'est pas uniformément distribuée
dans le corps ou lorsque nous ne vivons pas selon des principes
justes et positifs. En fait, sadhanadlevrait normalement rendre

le corps robuste et le mental plus, paisible et réceptif.

La sadhanaet le niveau de conscience

Je sens que lsadhanaest une lutte endr deux types de
forces. Lune me tie dans la diection de la echeche
spirituelle et I'aute me tie en ariére, dans le monde.
Comment puis-je &runifié ?

Il nexiste pas deadhanaype. Elle change avec le changement
de niveau de conscience du chercheasadhangpeut étre
une lutte, elle peut aussi étre un jeu, une foaa dépend de
I'état dusadhaka

Parfois j'ai la vision de Swamiji a I'intérieur de morofit.
Devrais-je me concerdr sur elle ?

Je n'impose jamais mes vues a qui que ce soit, que dire alors de
ma forme et de mon visage ! Dés que le niveau de conscience
change, le type d&adhanachange aussi. Lsadhanan’est pas
identique tout au long de votre vie, elle ne peut rester la méme.
L'aspect extérieur de adhanachange méme avec votre age.

104



Concepts généraux

Cela pend-il longtemps ?

Si cela prenait longtemps, cesseriez-voyzratiquer ? De plus,

le temps que cela prend est inversement proportionnel & la vitesse
de votre voyge, a la sincérité et a I'intensité de votre effort ;
cela dépend aussi de nombreux autres facteurs.

Est-il possible de régsser durant Isadhan&

On ne régresse pas, mais on peut redescendre dans le but de
s’élancer vers de plus hautes cini@sis les mouvements sont
sous forme d’ondes. Il N’y a pas de mouvement en ligne droite,
aucune énergie ne se meut en ligne droite.

Avec chaqgue nouvelle naissance, devons-necsmmencer
depuis le début ?

Si vous n’étes pas fatigué de vateelhanayous recommencez

dans votre vie future la ou vous en étes regbes pouvez vous
arréter pendant de nombreuses vies puis redémarrer ou vous vous
étiez arrété. En fait, ce que vous avez acquis dans le domaine
spirituel n’est pas perdu.

Est-il possible de tomber et de pdex tous les acquis
spirituels ?

Tomber est possible, mais cela ne détruit pas I'impact de votre
expérience spirituelle ou de votre étre spirituel. C’est comme
oublier ou s’égarer pendant une certaine période, mais vous
pouvez encore revenir a la maison.

105



Chapitre 4 La sadhana intégrale

« Tu demandes un chemin facile vers le Divin ? Si ce chemin
était difficile, renoncerais-tu a le gndr ? Interoge
sérieusement ton cceur et choisisreda commodité et
Dieu. »

—Joyaux spirituels

Si vous voulez réaliser Dieu, plongez profondément en
vous-méme

\Vous avez écrit que nous devrions plongaf@ndément en
nous-mémes. Comment pouvons-nous le fair

J'ai écrit quelque part : « Si vous voulez connaitre la définition
de Dieu, de la Vérité ou chirvana,lisez des livres sur la religion,

la philosophie ou le yoga, mais si vous voulez réaliser Dieu ou la
Vérité, alors plongez profondément en vous-méme. » Pour cela,
vous devez étre capable de vous détacher du monde extérieur
des objet®t des situations, ce qui signifie passéune bonne
dose de détachement. La seconde condition requise est la
pratique réguliére et constante d'une méthode pour entrer en soi-
méme. Il existe @utres qualifications pour un chercheur de
Vérité, que vous pouvez retrouver dans le liktArt de la
Réalisation La priére est aussi d'une grandeessite car il

est pratiquement impossible de réaliser I'Eternel par le seul effort
personnel.

Vous devriez suive la voie qui pourvous est la plus facile
J'ai cherché un Mdie spirituel et je sens maintenant que je
I'ai trouvé. Dorénavant, dois-je pratiquer readhanaelon

votre yoga ?

106



Concepts généraux

Je n’aiaucun yogaarticulier qui me soit propre. Je ne proclame
pas avoir découvert quelque chose de nouvEautes les
méthodes ont déja été découvertes par les arrgsbisset les
sages. En fait, lorsqu’il m’arrive de lire un livre spirituel qui a une
certaine ancienneté, j'y trouve plus de profondeur et de simplicité,
méme s’il n’est pas trés intellectuel ni riche en pensées
discursivesvous devriez suivre la voie qui, pour vous, est la plus
facile et qui vous convient le mieux. Si vous trouvez ici, aupres
de moi, quoi que ce soit, une quelconque méthode, une maniere
de méditerde se concentrer ou de se détendre pour laquelle
vous sentez de l'intérét et que vous me demandez mon aide,
j'essaierai de vous aidésn profond intérét, la foi, 'engagement

et la sincérité sont essentiels pour réussir dans n’importe quelle
pratique.

On ne peut changer le monde mais on peut se changer soi-
méme

Il y a cinq mille ans, le monde tournait comme il le fait
actuellement. Comment peut-on sortir rapidement de ce
vicieuxsansar&®

L’éveil peut survenir en un instant, mais la transformation de la
conscience et de la vie demande du temps. Elle est fonction de
la constitution et desanskarasde chaque personne. Les
habitudes, parfois appelées « seconde nature », disparaissent
difficilement. Il n’est pas facile de les chang&ela nécessite un
effort et un engagement extraordinaires, de la discipline, une forte
volonté et de la compréhension. On ne peut changer le monde,
mais on peut se changer soi-méme. Si vous changez

107



Chapitre 4 La sadhana intégrale

intérieurement, votre perspective change et, de ce fait, le monde
change aussi pour vous.

Suivre une sadhanag c’est comme marcher sur une lame de
rasoir

Suivre unesadhanac’est comme marcher sur une lame de
rasoir Pour renforcer votre foi, lisez régulierement la vie des sages
qui ont fait de grands sacrifices pour 'amour et la découverte
de la Vérité. Réfléchissez encore et encore sur la fragilité du corps.
Vous ne pouvez sauver votre corps, quoi que vous fassiez pour
tenter d’y parvenitl peut mourir & n'importe quel moment, sans
vous donner le moindre préavis. Que pourrait-il y avoir de
meilleur que de perdre sa vie dans la recherche de la Vérité ?
Le corps est trés utile mais, en méme temps, il est la chose la
moins digne de confiance.

Je n'aime pas le la vie des saints peg que, souvent, ils

ont traversé tant de difficultés que je préfere rien savoir

a leur piopos.

Si vous tombiez amoureux de Dieu, rien ne serait difficile pour
VOus.

Tous les chemins conduisent au méme Dieu

Je suis I'enseignement du Bouddha. Est-ce une nécessité

d’avoir un maite vivant ? Si tel est le cas, devrais-je
uniqguement echecher un maite bouddhiste ? Si j'ai un

108



Concepts généraux

maitre bouddhiste, est-ce que je peux eercdemander des
conseils a des mads d’'autes eligions ?

Comment avez-vous recu I'enseignement du Bouddha, par des
livres ou par un Maitre vivant ? Etes-vous satisfaite de ce que
I'on vous a enseigné ? Si c'est le cas, il n’est nul besoin pour
vous de chercher un quelconque Maitre vivdaotis devriez
suivre sincerement les enseignements et pratiquer ce gu’il vous a
été demandeé de faire. Si vous étes confrontée a une difficulté ou
si vous avez quelque doute, vous devriez alors rencontrer un
Maitre vivant. Lenseignement pratique de tous les Maitres est
guasiment le méme, mis a part 'enseignement de ceux qui veulent
propager leur propre secte ou leur propre culte. Sinon, les normes
éthiques et la discipline sociale sont pratiquement les mémes dans
tous les enseignements. Il existe seulement des différences dans
les enseignements philosophiques ou métaphysiques, mais elles
ne sont pas si importantes dans la pratique. Si un chercheur
pratique avec sincérité et engagement, il peut avoir une vision de
plus en plus claire et peut décider quel concept métaphysique
convient a son tempérament. Le but ultime est la Réalisation
supramentale de la Vérité, qui est au-dela de tous les mots et de
tous les concepts. Le chercheur ne devrait s'attacher a aucun
culte ni a aucune secte.

Ramakrishna Paramahamsa était une personnalité hors du
commun, qui portait 'amour de Dieu ancré dans son cceur du
fait de ses vies antérieures. Bien qu’en Inde il y ait eu de
nombreux saints emplis de 'amour de Dieu dés leur plus jeune
age, la vie de Ramakrishna est unique en ce sens qu'il pratiqua
la sadhanade plusieurs religions et découvrit que toutes les
sadhanasonduisaientinalement au méme Dieu. De nombreux
sages, en Orient comme en Occident, onespdrience de cette

109



Chapitre 4 La sadhana intégrale

vérité que Dieu est Un et que tous les chemins conduisent a Lui.
Mais la plupart n’ont suivi qu’une seule voie, qui les a conduits
jusgqu’a la Réalisation. lls ne se préoccupaient pas de pratiquer
d’autressadhanagour voir si elles conduisaient toutes a la méme
fin. Quand vous escaladez une colline, vous ne voyez qu’un
chemin conduisant au sommet, celui que vous suivez. Mais quand
vous atteignez le sommet et regardez en bas de tous les cotés,
vous pouvez voir de nombreuses personnes montant par différents
chemins et venant de diverses directions.

De plus, si vous avez purifié et stabilisé votre mental grace
a unesadhanail est également tres facile de s’absorber en Dieu
ou dans le Divin & travers une autre méthode. Si vous étes ouvert,
si vous n'étes pas fanatique, si vous n'avez pas été conditionné
et entrainé a ne suivre et a n'enseigner gu’une seule religion ou
sadhanayous pouvez avqgidans un temps tres court, la méme
expérience du Divin a travers une autre formsatthanall
est vrai gue vous ne pouvez suivre ou marcher sur deux chemins
a la fois. Jésus disait : « Je suis le chemin. » Mohammed disait
aussi cela, ainsi que Krishna. Mais certaines personnes
interprétérent ces paroles et en comprirent mal le sens. Elles
commencerent a croire que seul leur chemin était le bon et que
les adeptes des autres religions suivaient un mauvais chemin.
Alors, elles se mirent a se battre afin que tous suivent leur propre
chemin et voulurent convertir les adeptes d’autres croyances pour
gu’ils suivent la leurCela signifie que vous ne devriez suivre
gu’une seule voie a la fois. Si je vous dis gu’il y a mille chemins,
cela peut vous amener de la confusion ; vous pouvez méme ne
prendre aucun chemin. Les prophétes ne prononcgaient ces paroles
gue pour montrer a leurs adeptes qu'ils ne devraient suivre qu’'un
seul chemin a la fois ; mais cela ne signifiait pas que les personnes
suivant d’autres chemins se trompaient.

110



Concepts généraux

« Grande, certes, est [tmportance de la contemplation dans la quéte
spirituelle. ¢ lasserais-tu de la contemplation ? Alors répéte le Nom
du Seigneur. Serais-tu_fatigué de cette répétition ? Réfléchis a la
signification des saintes écritures. St tu en es également incapable,
coute les paroles des saints, et st celles-ci ne t apportent pas la paiy;
consacre-tor au service d autrui au nom de Diey. Dans tous les cas,
d"une maniére ou d’une autre, tu dois toujours rester reli¢ au
Drvin. »

— Joyaux spirituels

La clef pour vivre une vie spirituelle

Je débute sur le chemin de la vie spirituelle. Je veux devenir
plus fott et plus ouvdra Dieu. Que devrais-je fardans ma
vie de tous les jours ?

Tout d'abord, vous devez conserver en vous-méme votre
aspiration a réaliser Dieu. C’est extrémement important. C’est
la clef pour vivre une vie spirituelle, une vie dans laquelle vous
faites un effort conscient et continuel pour réaliser Dieu. Lisez
réguliéerement des livres qui vous incitent a mener une vie
spirituelle. Rencontrez périodiquement des saints et des sages ou
de saints hommes qui vous encouragent a vous asseoir pour
méditer prier et pratiquer d’autres exercices spirituetseyez-

vous régulierement en méditation, tous les jours et au moins deux
fois par joura savoir le matin et le solriez quotidiennement.
Faites des exercices respiratoires. Servez les pauvres et les
nécessiteux au nom de Dieu. Quoi que vous fassiez, faites-le pour
faire plaisir & Dieu.

111



Chapitre 4 La sadhana intégrale

Commenpouvons-nous développer la capacité d’écouter la
voix divine ?

Ne laissez pas votre mental étre préoccupé par des pensées
relatives au monde, soyez passive et alerte. Ne chérissez pas
d’'opinions Ayez l'esprit vacant. Soyez vigilante. Ne vous opposez
pas a ce que les sages disent. Méditez quotidiennement. Priez
régulierement. Faites des exercices respiratoires pour calmer
votre mental. Que votre corps et votre mental soient détendus.
Gardez votre cceur ouvert.

La stabilité du mental

Pour parvenir a la stabilité du mental, de nombreuses choses sont
requises telles que la pratique réguliere de la méditation, la
réflexion, la fréquentation périodique de personnes éveillées, la
purification du mental, le détachement intéri€action juste, la
croyance juste. Ceux qui croient en Dieu chantent/répétent Son
saint Nom et réfléchissent sur les qualités de Dieu afin de purifier
et de stabiliser leur mental.

La méthode de concentration la plus facile est de se
souvenir du Divin en répétant Son saint Nom avec foi et amour
Cela peut étre complété par quelgues exercices qui rendent le
processus respiratoire conscient, lent et rég@ies exercices
sont d'une grande aide pour ralentir les mouvements du mental.

Les canposantes de lasadhana

La discrimination, le détachement, le contrdle ou le
perfectionnement de soi, I'aspiration a découvrir la Vérite,

112



Concepts généraux

l'observance de certaines disciplines et la pratique de la réflexion,
de la méditation, de la priére, etc. sont les composantes de I'effort
spirituel — ce que I'on appekadhanaToutes ces composantes
évoluent en méme temps, tout comme les différentes parties du
corps physigue grandissent simultanément. Elles sont intimement
reliées les unes aux autres et il en est de méme pour leur
croissance.

La cause originelle des inquiétudes

Je réalise qu’il y a en moi beaucoup d’inquiétudes. Parfois,
je me réveille la nuit le coeuramblé par I'inquiétude. Je sens
gue cela diminue avec &dhanamais c’est encerla. Que
devrais-je faie ?

L’attachement a ce qui est temporel et passager est la cause
premiére des inquiétudéfus devez vous débarrasser de cet
attachement. Réfléchissez encore et encore sur la nature
passagere des objets et des situations. N'oubliez pas la mort.
N’oubliez pas le Divin. Cultivez dans votre coeur 'amour pour

le Divin. Lattachement engendre I'anxiét@armour engendre la

joie et la liberté. Méditez de plus en plus. Récitez le Nom de
Dieu. Pratiquez des exercices respiratoires. Soyez de plus en plus
sincere dans votsadhanaet cela détruira progressivement les
graines de l'attachement.

Vous avez la capacité d’ég en paix

Dans cet endhit, je suis un peu plus capable de giavec

113



Chapitre 4 La sadhana intégrale

un ceeur ouvert et simple. Mais la réalité ma vie de tous
les jours est diffente. Je ne sais pas commentegértte
difficulté.

Vous avez la capacité d’étre en paix partout, en tous temps et
dans toutes les situations. Plus vous devenez centrée sur votre
vrai Soi, plus il vous est facile d'étre capable de demeurer ouverte
et paisible dans votre vie quotidienne et dans vos activités.
Asseyez-vous quotidiennement en méditation. Soyez de plus en
plus sincere dans votre progression spiritudltavaillez
sincérement a la purification de votre coSarvez les pauvres

et les nécessiteux au nom de Dieu.

Faites que votresadhanasoit de plus en plus complée

Comment savoir sur quelle sorte dadhananous devons
insister ? Doit-elle é& orientée vers Ikriya yoga le bhava
yogaoule jnana yog® J'essaye @voir une pratique rguliere
dehatha yogad’'execices espiratoies, de discernement, de
lecture de lives spirituels, etc., comme vous le suggémais
sur quoi devrais-je insiste?

Une approche intégrale dedadhanadans laquell&arma,
bhavaetjnanasont purifiés et orientés vers la Réalisation du
Divin est la meilleure approche. En fait, avoir une personnalité
équilibrée est trés rare. Par conséquent, on insiste dans la
sadhanasur un de ces aspectsafma, bhavaou jnana) en
fonction de la constitution psychosomatique du cherchaur
sadhanane devrait pas étre déséquilibrée. Faites que votre
sadhanasoit de plus en plus complete.

114



Concepts généraux

Je vois certaines personnes pratiquer seulemeRatma
yogaet d’autes seulement la méditation.

Il N’y a aucune contradiction entredbakti yogale karma yoga
etle jnana yogalls ne sont pas incompatibles. La méditation
aide lekarma yogaet réciproquement. La sincérité,
l'engagement, lbhavaetl'aspiration spirituelle sont également
nécessaires pour karma yogale bhakti yogaet le jnana

yoga.

Donnez votre intellect, votre coeur et vos mains a Dieu

Shankaracharya, le grand défenseuvitiantagtait un dévot

du Seigneur Krishna. Dés qu’il commencait a écrire un livre, il
rendait d’'abord hommage au Seigneur Krishna et Lui demandait
Sa graceComment pouvait-il concilier la dévotion avec le plus
haut concept de I'unité déedanta ?

Donnez votre intellect, votre coeur et vos mains a Dieu.
C’est le chemin qu’Aurobindo appelait « yoga intégral ».
Développez tous les pouvoirs qui vous ont été donnés et dirigez-
les vers le chemin de la Réalisation dedaité.\Vous pouvez
suivre le « yoga intégral », dans lequel la volonté et I'effort
personnel sont orientés et utilisés pour le chemin de la Réalisation
et, en méme temps, prier et invoquer le Divin pour qu’ll vous
aide et vous conduise sur le chemin.

« Soyez vigilant et alerte. Soyez aimable et aimant. Soyez Joyeux;
Soyez sans pretention et humble. Faites le meilleur usage de vos
énergies pour votre développement spirituel et pour celui d autrut.
Priez quotidiennement. Asseyez-vous régultérement en méditation.

115



Chapitre 4 La sadhana intégrale

Lisez des livres saints qui vous donnent de [inspiration. Pratigues
des exercices respiratoires. Allez voir périodiguement des saints et
des sages inspirés et écoutes-les avec for et attention. Serves les
pauvres et les nécessiteux, au nom de Dieu. »

L'approche intégrale est la meilleue

Lorsque Jésusendit visite a Mathe et Marie, Mathe se
plaignit que sa soguMarie, restait simplement assise aux
pieds du Seigneur plutét que de l'aider dans tous les
préparatifs. Mais Jésus répliqua que Marie avait choisi la
meilleure pait. Selon sa réponse, il semble que Jésus donnait
la préféence a la voie de la dévotion plutét qu’a celle du
service.

Jésus n’a pas dit que ce que faisait Marthe n’était pas juste.
Marthe s’était plainte a Jésus de Marie qui ne 'aidait pas, alors
Jésus dit que ce que faisait Marie était juste.

En lui-méme, leseva(service) est bon. La dévotion est
aussi bonne en elle-méme ainsi que l'investigation (du Soi), mais
le mieux est d’avoir une approche intégrale. Ces deux aspects
(service et dévotion) peuvent et devragtre associés entre eux.

La contemplation et I'action juste

Celui qui agit et celui qui conterigsont-ils difféents ou
Oopposés ?

1 Evangile selon St Luc (188-42).

116



Différentes voies

La contemplation n’est pas contraireaction juste. Le chemin
conduisant a la Rdisation du Soi et a la Libération est multiple

et varié. Il comprend I'action juste, la croyance juste, la pensée
juste, la contemplation juste, des moyens d’existence justes, la
conduite juste, et ainsi de suite. lIs ne sont pas contradictoires
mais complémentaires et se soutiennent les uns les autres.

Comment faie madrir un fuit vert ? Je veux la Réalisation
du Soi. J'aimerais é¢raideé.

Soyez de plus en plus sincére dans veaghana.Priez
quotidiennement. Méditez chaque jour et régulierement.
Réfléchissez sur vos défauts et tachez de vous en défaire.
Pratiquez des exercices respiratoires. Lisez des livres qui vous
incitent a étre régulier dans vosadhanaAllez périodiquement
rendre visite a de saintes personnes et demeurez aupres d’elles.
Evitez la compagnie de ceux qui ne chérissent pas les plus hautes
valeurs de la vie.

@z’ﬁ‘éfmtey voes

Il y a autant de voies qu’il y a dindividus

J'ai souvent entendu @irque toutes les voies spirituelles
traditionnelles conduisent a la Réalité ultime. Actuellement,
je suis la voie d’Arnaud Desjdins et cela m’aide.
Cependant, je sens que I'egpsion du Divin me manque
dans la transmission de cet enseignement.

117



Chapitre 4 La sadhana intégrale

Oui, ultimement toutes les voies ménent a la Vérité. Il existe
autant de voies qu'il existe d'individus. Chaque individu est unique
par son corps et son mental. Le maitre enseigne I'étudiant selon
la compétence de I'étudiant, et cette compétence dépend de
l'intérét de I'étudiant pour une certaine voie ainsi que de sa
capacité a suivre cette voie. Les différentes voies peuvent étre
classées en trois catégories : la voie de la connaisgaaca (
yogd, la voie de la dévotiorbfakti yoga et la voie de 'action
(karma yoga. Pour suivre une quelconque de ces voies,
certaines qualifications communes sont requises, telles que :

1. Un intérét extréme et une aspiration bralante

. Lengagement

. La sincérité et la constance dans la poursuite de I'objectif
. La pureté

. La capacité de se concentrer

. Louverture

. Le contrble des sens et du mental

~N O OB WD

Chaqgue voie a sa propre discipline. Comme la
concentration et un mental unifié sont des conditions essentielles
pour suivre I'une de ces voies, une science spéciale appelée yoga
a été développée en Inde. Grace a elle, on peut fixer son mental
sur n'importe quoi.

Dans I'école de yoga appel&habda Suratoga quand le
Gurudonne linitiation, il donne a la personne la lunaést

le son qui magnétisent et tournent les sens vers l'intérieur
Que pensez-vous de cette voie ?

118



Différentes voies

Il N’y a rien de nouveau dans ce@lest une branche de la
discipline du yogaNadg le « son silencieux », a été mentionné
dans de nombreuses anciennes écritures ainsi que la méthode pour
'entendre. Certaines personnes ont tendance a sélectionner une
technique ou une méthode particuliere des anciennes écritures
inspirées et de lancer leur propre secte. Leasamatan’est

pas produit par une friction ; il vibre en continu en toute chose,
al'intérieur comme a I'extérieuUdn peut 'entendre si 'on plonge
profondément en soi-méme ou méme si I'on se concentre
profondément sur n'importe quel objet. Il est tres magnétique et,
guand vous I'entendez, il absorbe votre attention, si bien que votre
mental devient totalement détaché du monde extérieur

Différence entre bhakti yogaet jnana yoga

Le but d’'unbhaktacomme d’unnani est la Réalisation du
Divin, qui est a la fois a l'intérieur et a I'extérieimmanent et
transcendant. La différence est seulement dans leur approche.
Dans la voie dbhakti yogale cceurl’amour et 'émotion jouent

le réle le plus important et I'intellecbgddh) joue celui
d’assistant, alors que, danglana yogagc'est l'inverse: la
faculté d’analyse et de réflexigbuddh) joue le role le plus
important et le cceur celui d’'un assistant.

Le hatha yogapeut étre pratiqué comme une partie de la
sadhana

J'ai commencé par pratiquer leatha yogeet j'y ai trouvé
une grande aide.

119



Chapitre 4 La sadhana intégrale

Le hatha yogapeut étre pratiqué comme une partie de la
sadhanaD’apres ce qugai constaté, la plupart des personnes
pratiqguant lehatha yogane connaissent pas le véritable but de
cette pratique. Elle est devenue semblable a des exercices de
cirque.Hathasignifie littéralement « persistance ». Certaines
personnes restent dans I'eau glacée, d’autres s’assoient sous un
soleil bralant, dautres encore se tiennent debout pendant des
années et des argg sans’asseoir ou sans dormiElles
considérent cela comme datha yogaPratiquer plusieurs types
d’asanasest aussi une partie thatha yogaC’est mieux que

de ne pratiquer aucusadhana

Les voies ascendante et descendante dans les différents
yogas

En Occident, de nombuses personnes sont t@ment
impliquées dans ldatha yogagu’elles associent a la pratique
de nombeuses austérités alors que leur ego est enaesez
fort. Je ne peux pas imaginer que toute cettegiaerit été
gaspillée. Wus insistez sur le fait que I'on doit avgiour la
sadhanaun fort pouvoir de volonté qui, la plupart du temps,
est associé a un fort ego. Quelle est la voie pour ces
personnes ?

La motivation et le but d’'un chercheur déterminent la voie dans
laguelle il s’engage pour sadhanale but duhatha yogaest
auwssi la Réalisation du Soi. La pratique des postures et du
pranayamajui entrainent le contréle du corps eptdanasont
importants dans leatha yoga.

L'ego est la pour tout le monde. Certains I'utilisent pour
des objectifs constructifs alors que d’autres sont le jouet de leur

120



Différentes voies

ego. Un corps sain et un mental purifié et stable sont de grands
atouts pour le chercheurdérité.\Vous savez comment le corps

de Ramakrishna et celui de Krishnamurti souffrirent durant leur
sadhanall existe certains états du mental, liés a une intense
dévotion ou un intense détachement, dans lesquels I'énergie divine
devient extraordinairement active ; il est nécessaire alors d’avoir
un corps tres fort et sain pour pouvoir la suppottehatha
yogaaide a préparer le corps a supporter 'impact de certaines
expériences spirituelles. Mais si le but ou I'objectif spirituel n’est
pas clair pour celui qui pratiquehatha yogace n’est alors

rien de plus que de la gymnastiglieutes les ampoules ont un
filament doté d’une résistance particuliere. Si un courant de 500
volts passe dans une ampoule faite pour résister a un courant de
220 volts, 'ampoule grille et ne donne plus de lumiére.

La sadhanaprépare a supporter I'impact de I'énergie
divine qui se manifeste en vous. Par conséquent, ne soyez pas
pressé. Préparez-vous afin de pouvoir supporter I'impact de
I'énergie divine lorsqu’elle descendra sur vous ou lorsqu’elle
s’éveillera en vous. Savez-vous combien de chercheurs essayant
d’éveiller leurkundalinisont devenus des cas psychiatriques ?

Y a-t-il une difféence ent I'énegie qui descend sur nous
et celle qui s’éléve en nous ?

Il s’agit de la méme énergie, exprimée de deux fagons différentes.
L’énemgie divine est évidente dans I'Etre supréme universel. Elle
n'est pas manifeste chez I'individe, jiva, car elle est cachée
dans I'ame. Le Divin peut venir a vous ou vous pouvez aller a
Lui, le résultat est le méme : la communion.

On distingue deux voies dans dadhana La voie
ascendante, appelémhang et la voie descendante, appelée

121



Chapitre 4 La sadhana intégrale

avamhana.Dans la voie divarohana le facteur essentiel est
d’appeler sans cesse le Divin du plus profond de son Dans

la voie darohanaje chercheur essaye d’éveiller le Pouvoir divin
caché en lui par la volonté et I'effort personnel. Dans ces
différentes voies, les expériences ne sont pas les mémes. Dans
la voie ascendante, vous sentez votre corps devenir léger et votre
énergie vitale s’élever duuladharavers les centres supérieurs

du corps. Dans la voie descendaateafhang, vous pouvez
sentir la pression dans la téte au niveau du cealr@sraraet
guelquefois sentir votre corps devenir plus lourd.

Pour la voie ddvamhang vous pouvez lirdurobindo. Il
a commenteé cette voie en détail jea est utilisé dans les deux
voies, tout comme la méditation. Maiseantrasdifferent ainsi
gue la méthode de méditation.

Assurément, I'Expérience ultime et la Réalisation sont
identiques. Léhaktiest la voie divarohanaalors que Idatha
yoga,le raja yogaet le jnana yogafont parties de la voie
d’arohanalll existe aussi une synthése de ces deux voies, qui
ne sont pas contradictoires en elles-mémes. La voie ascendante
est la voie disankalpala voie de la volonté et de I'effort. La
voie descendante est la voiesdenarpanala voie de I'abandon
de soi et de la dévotion.

Dansjnang y a-t-il aussi I'expérience ascendante ? Je pensais
gue c’était le contraie.

Le jnanayogaest la voie de I'effort personnel. Cependant, faire
des efforts pour la Réalisation de Dieu n’est pas interdit dans la
voie de labhakti.Ce qui est le plus important dans la voie de la
bhakti,c’est la foi et la confiance en Dieu. Dans la voighdna
yoga,que vous ayiez foi en Dieu ou pas, vous pouvez suivre la
voie.

122



Différentes voies

De nombeux sages disent que, dankéiyuga la voie de
la kundalinine convient pas.

Oui, le kundalini yogaest ardu.Vous ne trouvez pas
d’enseignants deundalini yogagui soient des experts et qui
aient eux-mémes pratiqué avec succes ce yoga. Cela nécessite
une discipline trés stricte que ’'homme moderne, cherchant le
confort et les facilités, ne peut suivrgErvironnement n’est pas

non plus propice. Sivous ne pratiquez pas ce yoga d’'une maniere
stricte et juste, vous attirez a vous la maladie, aussi bien physique
gue mentale.

« Celui qui agit » (the doej selon les différents yogas

Si nous n'avons pas de mission et si tout le monde souffr
en accod avec sorkarma quelle est I'utilité dwsevaou du
karma yog&

Le karma yogamplique de travailler sans mission. Le reeva
désigne le service accompli par amour et non pour une mission.
La cause de la souffrance n’est pas directeméariag mais
plutdt le sentiment d’étre « celui qui agittisg doey.

Le Seigneur Krishna dit : « Celui dont 'ame est bernée par
I'ego se prend lui-méme pour celui qui agit, disdde suis celui
qui agit.” » Unbhaktadit : « Dieu est Celui qui agit, je ne fais
rien. » Unjnani dit : « C'estPrakriti, composée des trois
gualités (sattva, rajasettamag qui agit. Je ne suis pas celui
qui agit, qui jouit ; je suis Celui qui voithe Seey, I'Esprit
immobile et immuable. » Lkarma yogiagit sans avoir le
sentiment d’étre celui qui agit. Il peut pratiquekdema yoga

123



Chapitre 4 La sadhana intégrale

sur la base soit dohakti yogasoit dujnana yogaSans l'aide
du bhakti yogaou dujnana yogaparvenus a leur apogée, le
véritablekarma yogan'est pas possible.

Que voulez-vous dirpar « apogee » ?

« Apogée » signifie « degré ultime ».

Comment est-il possible d’agir sans avoir le sentimentel’étr
l'auteur de I'action ?

Pour étre le « non-agissant » d’une action, il existe deux attitudes.
Le chercheur en choisit une selon son chemin, et doit se référer
a elle de facon continue.

Dans la premiére, Dieu est '« agissanene suis que
Son instrument. Quoi ¢um’incite a faire, je le fais. Et vous
devez aussi penser continuellement que, non seulement Dieu vous
fait agir, mais qu’ll fait aussi se mouvoir toute personne et toute
chose. Il fait se mouvoir toute chose bienliqgemeure Lui-
méme immobileAristote utilisait pour Dieu I'expression : « Celui
gui meut sans étre ma. »

Dans la seconde attitude, toutes les actions et activités sont
menées par les trois qualitésRiakriti (la Nature) sattva,
rajas ettamogunaC’estPrakriti qui agit en toute chose. Je
suis lePurushaCelui qui voit (he Seex Prakriti est lagissant,
Purushaest Celui qui voit. @&st I1école de pensée @ankhya.
On doit réfléchir continuellement sur ce principe et se considérer
comme &nt le «<non-agissant ».

Différentes voies, une seule destination

Doit-on suive une tradition ?

124



Différentes voies Bhakti yoga

Si vous ne suivez pas une tradition, vous étes comme une
personne se frayant son propre chemin pour sortir d’'une forét
dense. Il existe de nombreux chemins tracés dans la forét, qu'ont
empruntés de nombreuses personnes pour enlN&mrrpouvez
suivre n'importe quel chemin ou vous pouvez vous efforcer de
couper les buissons pour ouvrir une nouvelle voie. Une fois que
vous étes sorti de la forét, la tradition ceSseis avez laissé
derriére vous le chemin et vous étes maintenant dans la clairiere
voyant clairement votre but. Mémar$que voustés dans la
clairiere, les chemins peuventféier, parce que tous les individus

ne se tiennent pas au méme endroit. Quand vous atteignez la
destination, le chemin cesse ; 14, tous les chemins se rejoignent.

1. Bhakti yoga
La voie de I'amour et de la dévotion

L’amour ne peut suppoter la séaration

Poumuoi les papillons se précipitent-ils dans les flammes ?
C'est trés simple : le papillon aime la flamme et 'amour ne peut
supporter laéparation. Il est naturel pour un papillon de se
préecipiter dans la flamme et de s’y fondre.

Mais c’est de l'autodestruction !

Ce n'est pas de l'autodestruction. C’est le sacrifice de soi-méme
pour s’unir avec son Bien-Aimé. Jésus a dit de mourir pour
trouver la vie (« Qui perd sa vie a cause de Moi la trouvera »,

Mt 16, 33).Trouver le Bien-Aimé signifie virtuellement se perdre
soi-méme.

125



Chapitre 4 La sadhana intégrale

Quel genre d’amoureux de Dieu étes-vous ?

Sivous préférez la commodité et la facilité a la recherche de la
Vérité, comment pourrez-vous La trouver ? Méme dans une
relation amoureuse ordinaire, I'amoureux fait de nombreux
sacrifices pour sa bien-aimé&rhoureux peut méme risquer sa
vie pour 'amour de sa bien-aimée. Quel genre d’amoureux de
Dieu étes-vous ?

Cela me rappelle I'histoire d’'un prétendu amoureux. Il
écrivit une longue lettre d’amour a sa bien-aiméerop,c’est
trop. Je ne peux plus vivre sans toi ne serait-ce qu’un instant.
Quoi que je regarde, ton visage se présente a mes yeux. Je ne
peux lire, je ne peux parler a qui que ce soit, je ne peux rien
faire. Je meurs d’envie de te rencontrerCette trés longue lettre
était pleine d’amour et d’émotion et, a la fin, 'amoureux avait
écrit : « Je te rencontrerai demain a tel endroit, a six heures du
soir, & condition gu’il ne pleuve pas et que le temps soit clair » !

Un profond amour pour Dieu

Comment mon esprit peut-il étconstamment absorbé en
Dieu ? Auriez-vous la gentillesse de m’aider a ce sujet ?

Votre esprit peut demeurer constamment absorbé en Dieu lorsque
vous éprouvez un profond amour pour Maius vous souvenez
constamment de quelgu’un ou de quelque chose dont vous
ressentez un profond besoliant que lbn n'a pas un profond
amour pour Dieu, on devrait essayer de se souvenir de Lui a
travers lgapaet la contemplation.

126



Différentes voies Bhakti yoga

L'amour est plus puissant que le sacrifice

Que signifie le mot « sacrifice » ? Que dois-je sacrifier pour
la Réalisation du Soi ?

L’amoureux sacrifie son propre indépour sa bien-aimée. Une
mere peut sauter dans une riviére pour sauver son enfant, risquant
ainsi sa propre vie. Elle peut souffrir volontairement pour le
confort et le bonheur de son enfant. Celui qui cherche Dieu, la
Vérité peut faire n'importe quel sacrifice pour I'amour de Dieu.
Le chercheur peut se réjouir de souffrir pour Dieu. Qu’est-ce
qui vous fait souffrir ? Si vous perdez votre montre, vous souffrez.
Si quelqu’un vous l'arrache, vous souffrez encore plus. Mais si
vous la donnez a quelqu’un volontairement, vous n’en souffrez
plus du tout ; cela peut méme vous donner de la joie.

« Sacrifice » n'est pas le mot approprié. En considérant ce
gue vous donnez au Bien-aimd)iau, le mot approprigerait
plutbt « consécration ». Le mot « sacrifice » implique que vous
abandonniez quelque chose qui vous est plus cher que la personne
a laquelle vous donnez cette chose. Le mot « sacrifiiese
entendre que vous faites une trés bonne action et cela peut gonfler
votre egoVous pouvez dire : « Oh, jai sacrifié ceci et cela pour
A, B ou C. » Cela signifie que la chose était plus inaptatpour
vous quéd, B ou C. Les responsables d’'une famille devraient
d’abord apprendrefaire des sacrifices pour leurs freres, leurs
s@eurs, leur pere, leur mére, leur épouse, leur mari et leurs enfants.
Progressivement, ils peuvent élargir le champ de leurs sacrifices
en incluant d’autres personnes.

Le sacrifice accompagne-t-il F'amour ?

127



Chapitre 4 La sadhana intégrale

Le sacrifice est naturel dans 'amoJous ne sentez aucune
difficulté a sacrifier quelque chose pour votre bien-aimé(e). C'est
la méme chose avec Dieu. Lorsque voudsemamoureux de
Dieu, vous pouvez faire les plus grands sacrifices par amour pour
Dieu.Vous pouvez mée abandonner votre vie pour Lui. Mais

un tel amour pour Dieu est extrémement rare. Un Jésus, un
Ramakrishna ou un Ramana Maharshi sont trés rares.

L’amour est en vous
Bien-aimé Guudey dites-nous comment aimer Dieu.

L’amour est en vous, mais il est dirigé vers le monde temporel,
ses objets, ses situations et ses relations. Lorsque le flot de votre
mental cesse de s’écouler vers le monde, il commence a se
mouvoir vers le Divin. La méme énergie qui était devenue amour
pour le monde se transforme en amour pour le Ditémelgie

dont dispose le chercheur pour accomplsadhanavient de
'amour qu’il a pour le Divin. Lamour est un grand pouvoir
Méme I'amour ordinaire que ressent, dans ce monde, un
amoureux pour sa bien-aimée lui donne tant de force qu'il peut
joyeusement faire n'importe quel sacrifice pour elle.

Dans le soufisme, on parle ¢'&hga Hakikiet Ishqa
Mijazi. Ishga Hakikiest 'amour d’un étre humain pour un autre
étre humainlshga Mijaziest I'amour d’'un étre humain pour le
Divin, la Conscience infinie et éternelle, que I'on désigne sous
différents noms.

128



Différentes voies Bhakti yoga

L’Amour divin transforme toute la personnalité

Quel est le réle des émotions sur le chemin spirituel ?

Les émotions, comme les désirs, ne devraient pas étres réprimées ;
on ne devrait pas non plus leur laisser libre cours. Elles doivent
étre purifiées, sublimées et dirigées vers la Réalisation du Soi.
Les émotions consomment beaucoup d’énergie ; lorsgu’elles sont
violentes, elles peuvent déstabiliser la personne. Elles doivent étre
divinisées avant de pouvoir étre totalement trans@nddée

plaisir causgar une émotion engendre a la fin la frustration. On
doit garder son équilibre et demeurer inaffecté dans les situations
provoguant des émotions. Quel est votre objectif dans fa vie

L’objectif de ma vie est d’expérimenter ’Amour divin.

Lorsque I’Amour divin est I'objectif de notre vie et que nous
vivons en toute sincérité pour Lui, Il transforme notre personnalité
tout entiée, ce qui inclut les désirs, les émotions, les pensées,
les intentions, les actions, les croyances et les conceptions. Les
émotions et les désirs ne créent alors plus d’obstacles ni de
probléems ; au contraire, ils deviennent les instruments d’une vie
heureuse, indépendante et emplie de félicité.

Mahabhava
Quelle est la signification deahabhav®

Mahabhavaest I'état d’extase divin. Lorsqu’on est dans I'état
demahabhavaon est tellement possédé par I'extqse I'on

129



Chapitre 4 La sadhana intégrale

en vient a oublier son propre corps. Le corps devient alors
tellement saturé de cet état divin que, si une personne le touche,
'extase s’empare aussi de cette personne. C’est un type de
samadhi Généralement, les saints entranirehabhavaont

ceux qui suivent la voie de la dévotion.

Lorsqu’il séjournait & Jagannatha Puri, Chaitanya
Mahaprabhu vint une fois sur la plage pour prendre un bain.
Lorsqu’il fut dans I'eau, voyant le bleu de la nilerteint de
Krishna, sorishta est lui aussi bleu), il entra dans I'état de
mahabhavaet perdit le contréle de son corps. Une vague arriva
et emporta son corps dans la nm&on corps fut entrainé et
transporté a plusieurs kilomeétres de la céte, & un endroit ou un
pécheur avait lancé un filet pour attraper du poisson. Le corps
de Mahaprabhu fut pris dans le filet de péche. Le pécheur sentit
gue quelque chose de trés lourd s’y était pris. Il ramena alors
son filet et y trouva un corps humain. Il tira donc sur le filet et
commenca a dégager le corps. Dés qu'il le toucha, il commenca
a chanter « Krishna ! Krishna ! » et il devint lui aussi fou d’'amour
pour Krishna. Les autres pécheurs se précipiterent vers lui et lui
demanderent ce qui lui était arrivé. Il répondit : « J'ai simplement
touché ce corps et 'amour pour Krishna m’a saisi. »

Aimer autrui au nom de Dieu

Que signifie « aimer autrui au nom de Dieu » ?

Aimer une personne au nom de Dieu signifie que vous croyez
gue tous les étres viennent de Dieu — comme deux freres s’aiment
mutuellement parce gu'ils sont les fils de la méme mere et du
méme pere. De facon similaire, vous acceptez la relation d’amour
avec les autres parce gu’ils viennent de la méme source gque vous.

130



Différentes voies Bhakti yoga

Et I'ultime source est votre Bien-Aiméous aimez tous ceux
qui viennent de votre Bien-Aimé. Par exemple, vous tombez
amoureux de moi, et alors, naturellement, vous respectez et aimez
n’'importe quelle personne qui est en relation avec moi, ce qui
signifie que vous I'aimez en mon nom et a travers moi.
Avez-vous entendu I'histoire d’amour de Laila et Majnu ?
Cela se passait émabie. lls s’aimaient mutuellement au point
gu’ils se souvenaient sans cesse 'un de l'autre. Une fois, on
apercut Majnu qui embrassait un chien. Les gens dirent : « Es-tu
fou ? Ce chien n’est pas ton animal de compagnie. On ne
comprend pas pourquoi tu embrasses le museau de cexchien.
Majnu répliqua : « Ce chien va dans la maison de ma bien-aimée
Laila, aussi m'est-il trés chelaime I'embrasser car il va souvent
dans la maison de ma bien-aiméévez-vous déja ressenti
autant d’'amour pour Dieu que celui gue Majnu ressentait pour
Laila ? Laila n’était pas une jolie fille. Les gens demandaient a
Majnu : «Pourquoi es-tu tombé amoureux d’'une fille si laide ? »
Majnu répliguait : « Je vous en prie, voyez Laila avec med yeux
Laila n’était pas belle, mais Majnu tomba amoureux d’elle. Dieu
est infiniment plus beau et doux et, cependant, vous ne tombez
pas amoureux de Lui. C'est vraiment tres étranviels tombez
amoureux d’'ombres et, quand elles disparaissent, vous vous
repentez et incriminez votre destinée et Dieu !

La différence entre I'amour et la compassion

Qu’est ce que la vraie compassion ? Y a-t-il une diffée
entre 'amour et la compassion ?

La vraie compassion vient de l'intérielle est comme le parfum
d’'une fleur Elle ne dépend pas de la $mrice. Elle est présente

131



Chapitre 4 La sadhana intégrale

méme s’il N’y a personne pour la recevéilie est comme la
grace. lamour est plus intime que la compassion. Il m'e8citkf
de 'exprimer

La distinction entre I'amour et I'attachement

Qu’est-ce qu’'« aimer » signifie et comment transcender
'amour ?

L'amour n’est pas un acte. C’est un état d’esprit dans lequel celui
qui aime ressent l'unité avec sa bien-aimée et réciproquement.
Plus le sentiment d’amour est intense entre celui qui aime et la
bien-aimée, et plus 'amour entre eux est profond. A son apogée,
'amour unit celui qui aime a sa bien-aimé&nhour est la
panacée de toutes les maladiesmour n'a pas a étre
transcendé. Il doit étre réalisé. C’est de I'attachement dont on
doit se débarrasseYous devez distinguer 'amour de
'attachement. 1légoisme est au centre dattachement qui
engendre, a long terme, la dépendance et lxaueé. Labsence
d’égoisme et le don de soi sont a la basealadiur L'amour

est sans égoisme alors que I'attachement est toujours basé sur
I'égoisme. lattachement recherche le plaisiamour s’exprime

a travers la joie et se transforme, a long terme, en amour pour
Dieu.

Alors, I'amour pour une personne est un amour €goiste ?

Sivous aimez une personne au hom de Dieu et n'y recherchez
aucun intérét personnel, cela ne peut étre de I'attachement. Cette
personne vous fait seulement vous souvenir du Divin. Le motif
qui est a la base de votre relation avec cette personne

132



Différentes voies Bhakti yoga

déterminera votre croissance, soit en agrsmiren attachement.

Si votre relation avec une personne est basée sur des
considérations matérielles, cela ne peut étre appelé de I'amour
Si c’est uniquement pour profiter des plaisirs sensuels, il peut ne
pasrésulter une vraie intimité et unité entre les deux personnes.
Chacune voudra exploiter I'autre ou lui faire du chantage pour
satisfaire ses désirs égoistes. Le mot amour est, dans le monde,
le mot le plus galvaudé.

Poumuoi ne puis-je pas @&roujours dans I'état d'amour ?

L'amour se manifeste quand I'attachement disparait.
L'attachement et la haine sont les deux faces d’'une méme piece.
Le plus souvent, I'attachement se transforme en haine quand
I'égoisme de celui ou de celle qui est attaché(e) n’est pas satisfait
ou comble.

Bien qu'égoiste au début, I'amour pour une personne ne
grandit-il pas avec le temps, pour se transformer en amour
désintéessé ?

Méme I'amour d’'un dévot pour Dieu n'est pas, au début,
dépourvu d’égoisme ; mais, peu a peu, la relation devient de plus

en plus épurée et, avec la croissance intérieure du dévot, 'amour
devient de plus en plus désintéressé.

L’amour pour Dieu est le désirintense du fini pour I'Infini

Est-ce que I'amour pour Dieu suent par l'intermédiaie
des cing sens ?

133



Chapitre 4 La sadhana intégrale

C’est |a la diférence entre 'amour etlftachement, entem
etraga. Premest sans ego alors gagaest basé sur I'égane.
L’Amour divin est appelénuraga,il n’est ni basé sur les sens

ni sur le mental. Il vient des profondeurs dgmaetindique

l'unité totale du déot avec le Divin. Il transcendarnour humain.
L’amour pour le Divin est le désir intense du fini pour I'Infini,
I'aspiration ardente de la partie a se fondre daistalité.
L’amour pour le Divin ne s’exprime pas seulement dans 'amour
des humains envers les humains : toutes les créatures, toutes les
choses animées et inanimées sont I'objet du méme amour au nom
du Divin.Vous devenez tout ce que vous aimez. Si vous aimez
votre Guru, ultimement, vous atteindrez et vous réaliserez le niveau
de conscience dans lequel votre Guru est établi.

L'amour pour un étre réalisé conduit a 'amourpour Dieu
Comment peut-on tomber ameuxk de Diel?

Les gens demandent : « Comment pouvez-vous tomber amoureux
de quelqu’un que vous n’avez jamais vu ou que vous ne
connaissez pas ? » Il est vrai que cela ne peut étre logiquement
expliqgué. Mais le fait demeure que de nhombreux saints sont
tombés amoureux de Dieu et ont consacreé leur vie entiére a la
guéte de Dieu. Certain®ht réalisé, d’autres n’ont pu y parvenir

en cette vie. Habituellement, vous tombez amoureux d'un homme
de Dieu avant de tomber amoureux de Dieu. Dans mon propre
cas, quand je suis tombé amoureux de Babaji (Babanan
Shahiji), au début, je ne connaissais rien de Dieu et je ne désirais
ni Le voir ni Le réaliseMon amour pour Dieu est né de mon
amour pour Babaji. Certaines personnes éprouvent beaucoup
d’intérét pour la religion et pour Dieu des leur plus jeune age,

134



Différentes voies Bhakti yoga

bien que leurs parents n'aient pas les mémes propensions. Il est
evident que leur aspiration ou leur amour pour Dieu est un
héritage de leurs vies antérieures.

L'amour pour Dieu est inhéent a chaque personne
La capacité d’aimer Dieu dépend-elle piarabdh&?

L'amour pour Dieu ne dépend pas drarabdha.Le
prarabdhaest unkarmapasséTout karmase situe dans le
temps et 'espace, aussi est-il limité. Si Dieu ou 'amour pour Dieu
était le fruit d’'une quelconque action, il ne serait ni infini ni aussi
dévorant. lamour pour Dieu est inhérent a chaque personne,
mais il ne se manifeste que dans les caeurs purs.

Dieu est en chacun, mais est-il possible qu’ll m’ait oubliee ?
Dans ma téte, je suis igu’ll existe, mais je ne suis pas
capable de Leanconter.

Dieu ne vous a pas oubliée, bien que vous ayezopiblier.
Gardez Dieu dans votre téte ainsi que dans votre teissez-

Le étre votre raison de vividivez pour Lui et Lui seul, et vous
serez capable de Le rencontf@roire en I'existence de Dieu
n’est pas stiant.\Vous devez tomber amoureuse de Lui. Il est
si doux et si aimant. Il vous aime plus que n'importe qui d’autre.

Le vrai amour ne croft ni ne décroit

Comment en vient-on a dépasser la peur d’ouvrir son cceur ?

135



Chapitre 4 La sadhana intégrale

Qu’entendez-vous par « ouvrir son cceunfo@ez-vous dire
I'ouverture du coeur physique par une opération ? Pourquoi
devriez-vous étre hiyé d’ouvrir votre coeur ?auverture du

coeur amene la joie et la paix. Si le coeur est fermé, on ne peut
sentir la chaleur de 'amauces gens veulent que leur cceur
s'ouvre. Il prient, méditent, pratiquent des exercices respiratoires,
essayent de nombreuses méthodes pour obtenir que leur cceur
s’ouvre et, vous, vous étes effrayé par cela! N'est-ce pas
étonnant ? Si votre coeur s’ouvre, que pensez-vous gu'il puisse
vous arriver ? Peut-étre étes-vous mal informé a ce supeis?
semblez avoir quelque incompréhension concernant 'ouverture
du cceurAvez-vous peur de 'amour ?

Non, mais quand I'amour vient puis s’en va, cela est
douloureux.

Cela signifie que vous n'avez pas peur de I'anmoars que vous
avez peur de le perdievoir peur de 'amour et avoir peur de

le perdre sont deux choses différentes. Le véritable amour ne
croit ni ne décroit, il est divin par nature. Il est de la méme qualité
gue la Conscience intemporelle.

Comment prendre plaisir a votre pratique
Comment puis-je atteindr’état ou le mental se pedans
la contemplation ? Lorsque je m’assois en méditation, mon

mental ne fait qu’eer ici et la.

Si I'on ne pratique qu’une technique ou une méthode pour

136



Différentes voies Bhakti yoga

progresser dans sadhanaon devient un technicien. On devrait
y ajouter 'amourAlors, la qualité de laadhanachange. Le
chercheur de Dieu ressemble davantage a un artiste qu'a un
technicien. Plongez profondément en vous-méme avec le désir
profond de voir votre Bien-Aimé ; pour le cherchdest Dieu,
la Vérité.

Guru Nanak n’était pas un technici€®tait un amoureusx,
un homme ivre de Dieu. Il était en communion continuelle avec
le Divin. Il atteignit cet état constant de communion grace a la
répétition incessante du Nom de Dieu. Si vous ajoutiez 'amour
et la dévotion a votreadhanaelle deviendrait pour vous douce
et captivante. Cultivez I'amour pour le Divin dans votre coeur
Ayez une profonde et sincére aspiration a réaliser le Myirs
appréecierez alors d’autant plus vateglhanaSi vous avez bon
appétit, vous appréciez d’autant plus votre nourriture.

Quand vous associez le Divin a votre action, elle se
transforme en bhakti

Que signifie « dédier le fruit de I'action a Dieu » ?

Agir sans se soucier du résultat est une chose. C’est le premier
pas. Mais dédier le résultat a Dieu ajoute une nouvelle dimension
al'action. En faisant ainsi, non seulement vous cessez de vous
inquiéter a propos du résultat mais, grace a cette action, vous
commencez aussi a vous souvenir du Divin. Quand vous associez
le Divin a votre action, celle-ci se transforme en dévotion pour
Dieu, enbhakii

137



Chapitre 4 La sadhana intégrale

Dans la voie de la dévotion, le bon sens n'a pas sa place

Comment considér les situations qui hetemt le bon sens ?

Dans la voie de la dévotion, le bon sens n’a pas sa place. Les
dévots viennent, lavent les pieds des saints et boivent I'eau. Qu'y
a-t-il de sensé a cela ? D’un point de vue hygiénique, cela n’est
pas bon, vous pouvez étre sérieusement malade et méme en
mourir !

Il existe un lieu saint en France (Lourdes) ou se trouve une
source. Des patients jugés incurables et condamnés par des
médecins compétents sont allés la-bas et, dans certains cas, ils
ont été guéris apres y avoir pris un bain. La science n’est pas en
mesure d’expliquer cela. Ou encore, lorsqu’un avion s'écrase,
trois cents personnes meurent alors qu’une seule est sauvée. On
ne peut expliguer comment cette personne a pu étre sauvée.
L’avion n’est pas tombde quinze miees mais de deux mille
metres. Il y a un dicton dans l'lslam : « Lorsque vous entrez dans
une mosquée, le lieu de Dieu, laissez votre sagesse derriére vous,
dans vos chaussures que vous avez déposées a I'extdlenr
seulement le bon sens, mais aussi la sagesse !

Dieu aime, mais les gens ne répondent pas a son amour

Si Dieu nous aime, poguoi n'a-t-1l pas fait de nous des
dévots aimant®

Dieu aime, mais les gens nagéssent pas favorablement. lls
tournent le dos Bieu. En ce monde, combien de personnes
vivent pour Diel? Ramakrishna avait I'habitude de dire : « Je
vois beaucoup de personnes pleurer pour le monde, mais

138



Différentes voies Bhakti yoga

persmne ne pleure par amour pour DielAvez-vous déja
remarqué que, lorsgu’une mere ne peut pas voir son enfant, elle
se sent angoissée ou pleure ? Ou que, lorsqu’une mere rencontre
son enfant apres avoir été séparée de lui pendant de nombreuses
années, des larmes de joie coulent de ses yeux ? Rares, trés rares
sont les personnes qui pleurent pour Dieez-vous déja pleuré
d’amour pour Lui ?

Est-il possible d’aimer quand on expérimente une grande
souffrance ?

La souffrance perd de son amertume quand vous éprouvez de
'amour. Lamoureux peut méme prendre plaisir a lafsante

pour 'amour de sa bien-aimeée et réciproqueménndur n’est

pas une émotion, bien qu’il puisse s’exprimer comme une
émotion. Il est extrémement profond et appartient a I'intimité de
'ame. Lémotion s’éléve et disparait, 'amour est toujours
nouveau.

Le secret de I'enthousiasme dans laadhana

L'amour est le sel de Ilsadhanall donne une saveur a la
sadhana

Que voulez-vous dirpar cela ?
L’amour pour Dieu engendre 'amour dedadhanapour
réaliserDieu. Notre sincérité et notre engagement dans la

sadhanasont a la mesure de notre amour pour Dieu. Quoi que
Vous aimiez, vous voulez le posséd®eus voulez le réaliser

139



Chapitre 4 La sadhana intégrale

vous voulez toujours étre avec lui etupoela, vous élaborez
des méthodes, vous faites tout ce que vous pouvez pour
rencontrer I'objet de votre amoturamour pour Dieu et 'amour
pour lasadhanaafin de réaliser Dieu sont tres intimement liés

Qu’entendez-vous par « engagement dasatthana ?
L'engagement a réaliser le Soi ou a réaliser Dieu.
Le Soi du cheheur n’est-il pas la méme chose que Dieu ?

C’est la méme chose pour celui qui a réalisé I'unité du chercheur
et de I'objet cherché, de 'amoureux avec le Bien-Aimé/Dieu.
Pour les autres, ce n’est qu’une allégation sur la Vérité. Si un
homme assis dans I'obscuriti que le soleil est la source de la
lumiere ou que cette lumiere dissipe I'obscurité, il fait une
déclaration juste et, cependant, il ne jouit pas de la lumiére du
soleil. Si vous ressentez de la joie en le croyant, combien plus
de joie ressentirez-vous lorsque vous réaliserez ce fait !

Pour aimer les étres humains vous devez abandonner votre
ego

J'ai parfois le sentiment déplaisant d’aimer les animaux et
la nature plus que les &s humains. Comment aimer toute
chose et toute personne d’'une fagon égale ?

Il est bien plus facile d’aimer les animaux et la nature. Dans le
rapport avec les animaux et la nature, vous n’avez pas besoin
de mortifier votre ego. lls ne résistent pas non plus a votre ego,
alors vous vous sentez aisément de connivence avec eux et vous

140



Différentes voies Bhakti yoga

appelez cela dedimour Pour aimer lesés humains, vous devez
abandonner votre ego. C’est un probleme pour I'ego, c’est le
probléme de I'ego.

« 701 seul peux dire si out ou non tu armes Diew, mais il est certain
que Lui t aime. Bien que tu aies besoin de Lui, tu ne penses pas a
Lui,; bien qu’ll nait en aucune fagon besoin de toi, 1( ne t oublie
Jamats. Cela montre Son infinte bonté ainsi que ta grande infortune,
car ainst tu mangues, & coup 07, cette Félicité que lon éprouve
en se souvenant de Luf . »

— Joyaux spirituels

La priere

Chercher I'aide du Pouvoir supréme

Quest-ce que I'abandon et dans quelle mesest-il utile
pour la Réalisation ?

L’homme a de nombreuses limitations. Il n’est pas parfait. Il ne
peut &re parfait. Son corps et son mental sont gou\sepae

de nombreuses lois gu’il ne peut transgrefigggut atteindre la

lune, il peut inventer des instruments trés sophistiqués et il peut
faire d’incroyables découvertes, cependant sa connaissance et
son pouvoir demeurent toujours limitédout comme une
personne handicapée cherche I'aide d’autrui, de la méme facon,
ceux qui croient end’xistence @in Pouvoir supréme conscient
cherchent I'aide de ce Pouvoir pour atteindre leur objectif. Les
chercheurs de Vérité recherchent aussi I'aide du Pouvoir divin

141



Chapitre 4 La sadhana intégrale

supréme dans leurs efforts pour réaliser la Vérité. C'est
uniquement grace a l'effort le plus sincere, aidé et suppléé par la
grace divine, quin chercheur peutaéser lavérité. Ainsi, les
dévots prennent refuge dans le Divin et prient régulierement pour
Sa grace.

Le Divin est votre véritable besoin

Joublie souvent de prierEst-ce di a I'arogance ou a
l'orgueil ?

Oubliez-vous aussi parfois de déjeungo@s ne pouvez oublier

une chose dont vous avez constamment begmus. oubliez la
priére parce gue vous ne connaissez pas encore votre véritable
besoin. Le véritable besoin de chacun est le bonheur permanent.
Le véritable bonheur vient de la Réalisation du Divin, il n’existe
pas d’autre alternative. Le Divin est votre véritable besoin. La
priere signifie 'invocation du Divin et de Sa grace. Sivous oubliez
de prier cela signifie que vous avez oublié ce qui vous est
réellement nécessaire. Un homme assoiffé peut-il oulelaar I?

Une personne affamée peut-elle oublier la nourriture ?

La priere change avec le niveau de conscience

Il existe plusieurs types de priére. Elle change avec le niveau de
conscience du cherchelir existe aussi plusieurs sortes de
dévotion, celle-ci est un déridé lamour Certaines personnes

se dévouent a leurs parents, d’autres a leur femme ou a leur
compagne, et d’autres encore se dévouent au Divin.
L’engagement accompagne la dévotion. Les personnes qui se
consacrent a la Réalisation du Soi sont aussi des personnes de

142



Différentes voiesBhaktiYoga

dévotion. Shankaracharya définissait la dévotion comme la
profonde aspiration de I'étre humain a réaliser sa divir@grel
réalisé n'a pas besoin de priéeux qui sentent qu’ils ne peuvent
réaliser la Veérité par leur seul effort et ceux qui ont foi en un
Dieu personnel ont besoin de prier

Il est difficile pour moi de prier pae que j'y vois la dualité.
Que devrais-je fag ?

Sivous avez réalisé la non-dualité et si vous ne sentez absolument
aucune différence entre vous et le Divin, la question de la priere
ne se pose pas pour vous. Elle se pose lorsque vous ressentez
des limitations ou obstacles insurmontables par votre propre effort
ou en devenez conscielliors, si vous croyez en I'existence d’'un
Pouvoir supréme, vous priez pour recevoir I'aide de ce Pouvoir
Lorsque vous priez, vous ressentez une sorte de dualité.
Ressentez-vous la dualité dans vos autres relations (quand vous
ne priez pas) et dans vos actions ? Par exemple, lorsque vous
posez une question, ou que vous ressentez de la colere vis-a-vis
de quelgu’un, ou que vous vous sentez attaché a quelque chose,
ressentez-vous la dualité ou non ?

La priére fait partie de la sadhana

Je me tiens a la porte et demande a Bhagavan s'il veut bien
entrer. Comment est-il possible pour Dieu d’'amtsi nous

ne quittons pas le seuil de la p@r? N’est-il pas nécessair
pour unsadhakad'arréter de demandgede cesser de prier

ou de stopper n’'importe quelle sorte de pensée lorsqu'’il
s’efforce de se concewr ?

143



Chapitre 4 La sadhana intégrale

Lorsque vous priez Dieu pour Sdarshangcela ne signifie pas

gue vous vous tenez au milieu du seuil de la porte par laquelle
Dieu doit entrerC’est I'ego qui est I'obstacle. Seule la priere
attire la grace de Dieu, parce que la priere rend I'ego plus humble.
Plus la priére est passive, plus elle devient efficace. La priere fait
partie intégrante de lsadhanaElle a sa propre place. La
méditation silencieuse a aussi sa propre place daadi@ana
Qu’entend-on pasadhaka Badhakasignifie « celui qui aspire

a la Réalisation de la Vérité », il désigne celui qui entreprend une
sadhangoour réaliser ce a quoi il aspire. Selon votre théorie,
l'aspiration spirituelle devrait cessemon ce serait « comme se
tenir au milieu du seuil de la porte par laguelle Dieu doit entrer ».
La priere est comme un felout comme le feu disparait de lui-
méme apres avoir brlé le bois, la priere cesse par elle-méme
une fois que I'ego a été annihiléego ne peut pas étre détruit

en une fois, il doit d’abord étre purifi€, sublimé et dirigé vers le
Divin. Lorsqu'il entre en contact avec le Divin, il disparatit.

Pendant que nous sommes assis en méditation, ne devrions-
nous pas cesser de demander a la Divinité &wsharpour
n'étre qu'absorbés en méditation ?

La priere, tout comme la méditation, n’est pas un doigtes

deux sont des états d’'un mental purifiéutes deux ont leur
propre place dans Ilsadhana.Lorsque vous demandez le
darshande Dieu, vous exprimez simplement I'état de votre
mental, votre aspiration avec des mytais ne pouvez forcer
Dieu ou n'importe quel sage a vous donner Sa visioas
pouvez sulement prier et attendre. Si vous ne ressentez pas le
besoin de prier et que vous pouvez, sans invoquer la grace de
Dieu, arréter le processus mental par votre seul effort personnel,

144



Différentes voies Bhakti yoga

alors il 'y a aucun besoin pour vous de ptieffort personnel

se situe dans le temps ; comment pouvez-vous réaliser par I'effort
personnel « Cela » qui est au-dela du temps et de I'espace ? Il
est nécessaire qu’un certain pouvoir de la Conscience venant d’'en
haut intervienne dans $adhanaafin d’amener lsadhakaau-

dela (du temps et de I'espacegfiort personnel est le début,
'abandon est la fin. La priére, dans son aboutissement, se
transforme en abandon de soi.

Qu’est-ce que la priérpassive ?

La priere la plus passive est celle dans laquelle le sens de « Je »
n'existe plus. Elle implique un total reniement de soi et incarne
I'évidence totale de Dieu.

Il existe quatre types de dévots corresspondant a différents
types de relation avec Dieu

La pratique dévotionnelle amene a la dissolution dans le
Divin, tandis que la priegg de demande est effectuée pour
obtenir quelque chose. Y a-t-il une contradiction si nous
prions Hanuman de nous dissoedlans le Divin ?

Hanuman est le coeur du Seigneur Rama. Les dévots lui rendent
un culte et le prient de les bénir en leur accordant une dévotion
inconditionnelle pour Rama etdarshande Ramalinvocation

de la grace d’Hanuman écarte les obstacles sur la voie de la
Réalisation de Dieu. La demande, l'intercession et I'actioon d
grace pour le Divin sont les trois degrés de la priére.

145



Chapitre 4 La sadhana intégrale

J'ai eu des expériences de paix et d’'amour que je pourrais
appeler Dieu. Dans ces moments, il est clair que Dieu est en
moi aussi bien que dans toute auersonne ou chose.
Poumuoi devrais-je appeler a l'aide un Dieu extérieur ?

A titre d’exemple, méme si Dieu n’existait pas, la erigerait
utile. Quelqiun a dit que, méme si Dieu n’existait pas, Il devrait
étre inventé pour que 'homme puisse aspirer a quelque chose
d’infini et de permanent. Ne voulez-vous rien du tout ? Si vous
ne voulez rien, il n’y a alors pour vous aucun besoin de croire
en Dieu ou de faire de quelconques prieres.

Dans laGita, le Seigneur Krishna dit qu’il y a quatre types
de dévots :

1. Arttaest celui qui demande, tel un mendiant. Ce sont ceux
qui prient Dieu et se souviennent de Lui pour saudésser
de leur douleur ou de leur souffrance.

2. Artharthi est celui qui marchande, qui fait quelque chose
et demande quelgue chose en retGersont ceux qui se
souviennent de Dieu dans les heures de détresse.

3. Jijnasuest celui qui n'aspire qu’a Dieu, qui prie et pratique.
Ce sont ceux qui invoquent la grace de Dieu pour la
Réalisation du Soi, ce sont les chercheurs sinceres.

4. Jnaniest celui qui a réalisé Dieu, se souvient de Lui et
L’ aime gr&e a son expériencéuhion avec Lui. Ce sont
ceux qui aiment Dieu sans raison particuliere, d’'un amour
inconditionnel. lls ont réalisé Dieu comme étant leur véritable
Etre. Pourquoi vous aimez-vou¥/8us vous aimez sans
aucune raison. Ljeaniaime Dieu parce gilia réalisé que
Dieu est son propre Soi.

La priere que nous disons ici avant la meéditation évoque
les qualités des trois premiers types de dévots. Krishna dit

146



Différentes voies Bhakti yoga

e€galement que tous les dévots sont proches de Lui, mais que le
jnani est Son propréatma.

La différence entre la flatterie et 'adoration

Il'y a une diférence entre la flatterie et I'adoratioradoration

est une sorte d’admiration. Lorsque vous sentez la présence de
Dieu, vous ne pouvez quatdmirer Quand vous dites que votre
bien-aimée est trés belle, flattez-vous votre bien-aimée ? La
flatterie implique I'’égoisme de la part de celui qui flatte.
L'adoration est spontanée et sans égoisme. Flatter Dieu n’est pas
un mal, c’est mieux que de flatter votre femme ou quelque chose
qui ne dure pas. Si vous voulez quelgue chose en faisant cela,
c’est de la flatterie. Si vous le dites comme une expression de
votre amour et de votre connaissance, sans demander quoi que
ce soit, c'est de I'adoration. La priére posséde plusieurs stades.
A un certain stade, elle passe de la requéte a la gratitude. A son
plus haut degré, il n’existe méme plus de gratitude, elle devient
'expérience de I'Unité.

Dieu apprécie les priéres de ses dévots simples de coeur
Peut-on entendrla voix de Dieu ?

Il n’est pas aisé d’entendre la voix de Dieu. Cela peut prendre
des années et des années, méme poyodesavanceésyous
entendez la voix de Dieu lorsque toutes les voix de votre mental

et de votre ego se taisent durant votre état de veille, lorstyae vo
mental est completement purifié, silencieux et ouvert.

147



Chapitre 4 La sadhana intégrale

Moise n’entendit la voix de Dieu que peu de fois durant
sa vieVoici une histoireVoyageant sur une montagne, Moise
vit un berger qui priait : « O Dieu, si tu viens & moi, je te donnerai
un bon bain, j'enigerai les poux de tes cheveu, je te donnerai
aboire du lait de ma meilleure chévre. » Quand Moise entendit
le garcon prier de cette maniere, il le réprimanda et lui dit : « Que
dis-tu ?Tu es en train d'insulter Dieu en priant aifieiit d’abord,

Dieu n'a pas de forme, pas de corps physique pour venir jusqu’a
toi. Ensuite, Il ne peut étre sale au point d’avoir comme toi des
poux dans ses cheveux. De plus, Il fournit de la nourriture a tous
les étres de cet univers, Il n'a donc pas besoin du lait de ta
chévre. » Hfayé, le garcon atr@a de prietAlors Moise entendit

la voix de Dieu : « Je t'ai envoyé pour persuader les gens de Me
prier, mais tu arrétes un garcon qui était en train de le faire avec
une foi et un amour profonds. Qu’as-tu fait ? Ce gargon est
innocent, il prie de tout son cceie suis tres heureux d’entendre

sa priere, je ne suis pas aussi heureux lorsque j'entends les
louanges que m'adressent des érudits, parce que, généralement,
elles sont des plus intellectuelleglors Moise &xcusa aupres

du garcon et lui dit de continuer a prier comme il le faisait.

Peu importe comment vous priez Dieu. Ce qui compte,
c’est que la priére vienne du plus profond de votre.deleme
devrait pas seulement ssuéner ades motsvous ne pouvez
pas dire ce que Dieu est. Quelle que soit la priere que vous
adressez a Dieu, elle est semblable aux balbutiements d'un petit
enfant qui n'a pas encore appris a paneais qui essaye
d’exprimer ses sentiments au travers de balbutiements. Seule la
mere de I'enfant, avec qui celui-ci essaye de communiogier
ressentir 'amour de son enfant. Dieu apprécie les priéres de ses
dévots au coeur simple. Lorsque la relation d’'une personne avec
Dieu est basée sur le cgalle est beaucoup plus profonde que
celle qui est basée sur l'intellect.

148



Différentes voies Bhakti yoga

La plupart des priéres ne sont pas sincéres

Pouruoi Dieu n’enléve-t-1l pas nagrsouffrance ? N'en a-t-
il pas le pouvoir oueafuse-t-1l de le fag ?

Dieu est toujours disponible pour vous aitlen a tout le pouvair

Mais qui s'intéresse a Dieu ? Qui invogue Son aide et Sa grace ?
La plupart des gens Lui tournent le dos. lls ont davantage foi en
leur ego et plus de connivence avec celui-ci, qui engendre
soufrance et du plaisit.a soufrance est le résultat de 'absence
de relation a Dieu, au Divin. Dieu n’est pas agressif. Il est comme
la lumiére du soleil. Si vous vous enfermez dans une piece et
fermez tous les volets, la lumiére n’ira pas fracturer vos volets
pour aller jusqu’a vous. Si vous ouvrez les volets, la lumiére est
préte et disponible. Méme lorsque nous prions, nos prieres ne
sont pas sinceres. Lorsque nous prions, notre mental devrait
intérieurement chercher l'aide de Dieu. Mais la langue répéte les
mots de la priére tandis que le mental vagabonde ailleurs.

Un homme vint dans un temple pour prieén Orient,
lorsque vous entrez dans un temple ou une mosquée, vous devez
laisser vos chaussures a I'extérieur ; vous ne pouvez pas les
amener a l'intérieurCet homme avait une nouvelle paire de
chaussures tres chére. Il laissa ses chaussures a I'extérieur et
entra dans le temple, mais la crainte que ses chaussures soient
volées demeurait dans son esprit. Il commenca a réciter un verset
des écritures : « O Seignglm es mon Pére », puis se retourna
pour regarder ses chaussures. Son esprit allait vers ses chaussures
bien que son corps fit dans le temple. Il continudu es ma
Mére », et il regarda a nouveau en arriére pour voir ses
chaussures« Tu es mon ami, mon trésana connaissance, mon
Tout enTout, le Dieu des dieux ¥ous pouvez comprendre

149



Chapitre 4 La sadhana intégrale

comment il priait ! La plupart des gens prient comme cet homme.
Lorsque votre esprit est rivé a vos chaussures, pouvez-vous
invoquer la grace de Dieu ?

« Quelle que soit ta pricre au Seggneur, offre-la avec un ceeur pletn
d amour et de devotion. Que ton caur ne soit pas partage, laisse ta
priere t absorber de plus en plus. Une priere sincére, méme courte,
est toujours plus efficace. »

— Joyaux spirituels

L’abandon de soi

L'abandon survient lorsque vous avez épuisé tous vos
efforts

Comment s’abandonner ? Danshvara pranidhana
pranidhanaignifie-t-il abandon, adoration ou dévotion ?

Ishvara pranidhanaignifie abandon a Dieu et non dévotion.
La dévotion a Dieu et son adoration conduisent progressivement
a 'abandon a Dieu.@&bandon survient lorsque vous avez épuisé
tous vos dbrts et que le succes ne vient pas les couronner
L'effort implique I'ego, directement ou indirectement, parce que
'ego est celui qui agit et fait I'effort, et qu’il est né de
l'identification dePurushaavecPrakriti. L'ego doit d’abord

étre purifié avant de pouvoir étre totalement éliminé. Le souvenir
du Divin, la priére, Igapa, la méditation et les exercices
respiratoires sont les moyens pour purifier 'ego. Un ego impur
est I'obstacle, ce qui entrave. Un ego pur est le moyen.

150



Différentes voiesBhaktiYoga

Je trouve difficile de m’abandonne@ue devrais-je fag ?
Pensez-vous que I'abandon de soi est plus facile que la pratique ?
Le véritable abandon de soi survient seulement lorsque vous avez
ceuvre trés dugue vous avez investi votre vie tout entiere pour
réaliser votre objectif et que vous avez épuisé tous vos efforts.
Si vous voulez vous abandonner pour échapper aux épreuves et
difficultés de la pratique, 'abandon ne surviendra pas du tout.
Tamaset la léthagie vous rattraperont et vous pourrez confondre

la Iéthargie avec I'abandon.

Il n'y pas de contradiction entre I'effort personnel et
'abandon de soi

Quoi qu’il arrive ou non, cela est supposésétiéterminé par

la volonté de Dieu. S’il en est ainsi, sommes-nous seulement
des marionnettes dans le spectacle de marionnettes de Dieu ?
Comment distinguer I'effort personnel de la volonté divine ?

Il 'y a aucune contradiction entre I'effort personnel et 'abandon
de soi. Labandon de soi est I'aboutissement deftf
personnel. Soumission a la volonté de Dieu et inertie sont deux
choses totalement différentes. La premiere est une attitude
sattviquealors que l'inertie et la paresse sont, chez ’'homme,
I'cewvre detamogunaSeul I'effort personnel complété par la
priere et I'invocation de la grace de Dieu peut mener a la
Réalisation. Etre une marionnette dans les mains de Dieu est la
chose la plus difficile qui soit pour ’lhomme, car cela implique
'abandon total de I'ego. La marionnette n’a pas de volonté
propre.

151



Chapitre 4 La sadhana intégrale

L’abandon au Divin est le fruit d’'un amour inconditionnel

S’il vous plait, Swamiji, pouvez-vous me daressentir
profondément ce gu’est I'abandon au Divin ?

L’abandon au Divin nait d'une confiance totale dans le Divin et
de 'amour gu’on Lui porte."amour et la confiance vont de pair
Laouily al'amouril y a aussi la confiance:dmour le plus
haut et le plus profond est inconditionnel, il ne pose pas de
conditions et il est totalement dépourvu d’égoisriadndon

au Divin est le fruit d’'un tel amour inconditionnel pour le Divin.

Il N’y a donc pas d’autr alternative que de se soumetér
Dieu !

La soumission a Dieu ou a la volonté de Dieu devrait étre
volontaire et pleine d’amoutorsqu’il n'y a pas d’autre
alternative et que vous étes forcé de vous soumettre a la volonté
de Dieu, il se peut que vous ressentiez de la souffrance et un
malaise. Lorsque cette soumission est pleine d’'arelt@iapporte

joie et transformation. Quand elle est forcée, elle ne vous change
pas. La soumission qui vient au travers de 'amour a une qualité
différente.

L'abandon dynamique signifie accomplirles actions sans
volonté propre, sans ego

Parfois, dans la vie, nous devons agir et parfois nous devons
nous abandonne€omment puis-jeauver I'équilibre ente
les deux?

152



Différentes voies Bhakti yoga

L’abandon est un état d’esprit. Ce n’est ni de l'inaction ni de
l'inertie. C’est abandonner notre volonté propre. Ce qui nous
est demandé pour le progres spirituel est un abandon dynamique,
'accomplissement des actions sans volonté propre, sans ego. Ce
n'est pas si aisé.’ abandon est I'aboutissement d’un jusferef
personnelAu début, vous devriez agir avec justesse. Celst n’
possible que si vous aveaeppé ou cultivé la pensée juste ;

la pensée juste est la pensée qui n'est pas conditionnée, qui est
positive et en conformité avec I'enseignement des écritures
inspirées et avec celui des étres éveillés.

L'abandon de soi signifie la mor de I'ego. Labandon de
soi est la fin de lasadhana

Que signifie 'abandon de soi a un Ma&tP Que doit-on
abandonner ? Comment s’abandonne-t-on ? Comment puis-
je savoir si je réussis a m'abandonner ou non ?

L’abandon au Maitre est une chose qui inclut beaucoup
d’aspects. labandon de soi a quelquh est, en fait,
I'aboutissement de votre foi et de votre confiance en cette
personne. Si votre foi et votre confiance en votrarglak sont

pas totales, 'abandon n’est pas possible ou il ne peut durer d'une
fagon permanente. Mais la foi et la confiance ne peuvent étre
totales sans I'expie&nce L’abandon signifie 'abandon de toute
chose : votre mental, votre corps, votre argent, votre ego, votre
vie, votre volonté, votre étre entiee que vous étes, qui vous
étes et tout ce que vous possédez. Celui qui s’est réellement
abandonné n’a plus de question du tout. Si vous avez abandonné
votre mental, toutes les questions cessent ; pouvez-vous avoir
encore une quelconque question si vous n'avez plus de mental ?

153



Chapitre 4 La sadhana intégrale

A la lumiére de ce qui a été écrit précédemment, vous pouvez
savoir si vous avez réussi a vous abandonner ou non. Il est trés
facile de parler sur le sujet de 'abandon, mais c’est la chose la
plus dificile a réaliserl’abandon signifie un amour total, un amour
inconditionnel.

Parfois, je sens que mon égo est sur le point de capituler
mais je sens en méme temps que je suis en train de.mourir

Oui parce que, a présent, vous n’étes rien de plus que votre ego.
Vous pouvez donc expérimenter le sentiment de mourir au
moment de votre abandoriabandon signifie la mort de I'ego.
Votre corps, votre volonté, vos désirs, vos questions, vos
problemes, vos plaisirs et douleurs, tout ceci est I'extension de
votre ego. Le mot « capituler » n’est pas un mot approprié.
Littéralement, il signifie défaite mais « capituler » dans ce cas n'est
pas synonyme de défaite. Il représente la victoire sur votre ego.
\Vous pouvez vaincre quelqu’un, mais vous ne pouvez faire qu'il
s’abandonne a vous, car vous ne pouvez forcer personne a avoir
une foi et une confiance totales en vouabandon, comme
amour, est délibéré, il ne peut jamais étre imposeé.

Il me semble qu'il est plus facile deote dans un principe
que dans une personne.

Quel principe ? Ce principe peut aussi étre la création de votre
ego. Dans ce cas, comment peut-on parler d’'abandon ? C’est
une extension de votre egéalhandon au Divin est la fin de la
sadhana

154



Différentes voies Bhakti yoga

La grace

« Quels sont ceux qui sont bénis par le Seggneur ? Comment cette
bénédiction se manifeste-t-elle et quelles sont les conditions qui
président d la descente de la grice ? Cest un secret que personne ne
peut percer. I en est qui sont connus pour leur vertu mais qui ne
sont pas benis et, voyez ! Il y a des pécheurs qui ont recu Sa grice.
Mais laissez-mot vous dire . pour moy, il n'y a pas de plus grande
Cvidence que celle-ci: la grice de Dieu est une réalité et il ne jait
aucun doute qu elle se réveéle d certains. »
— Joyaux spirituels

La grace est toujours la
Qu’'est-ce que la grace ?

La grace de Dieu peut étre définie comme la compassion gratuite
accordée a un individu parTeut-Puissant. Elle est déja la, que
l'individu la pergoive ou non, et elle ne peut étre définie. Oui, la
grace est la grace. Il n’y a aucune différence entre la grace de
Dieu et Dieu, ils ne peuvent étre séparés. La chaleur peut-elle
étre séparée du feu ? Dieu est partout, ainsi en est-il pour la grace.
Vous pouvez ressentir ou non Dieu ou Sa grace, mais elle est
toujours la. Elle est non seulement immanente ldetesnps et
I'espace, mais elle est aussi, en méme temps, intemporelle.
Comment recevoir la grace revient a se demander comment étre
conscient de la grace. Comment en devenir conscient ? Soyez
positivif et cultivez la vigilance, la disponibilité et la vacuité. Faites
de la place. Ne soyez pas comme un.18Uvous sentez que
votre efort n'est pas stiant, priez, invoquez le DiviAppelez-

155



Chapitre 4 La sadhana intégrale

Le. Pleurez pour LuAvez-vous déja pleuré d’étre séparé de
Lui ? Cette séparation trouble-t-elle votre sommeil ?

« La grice divine accomplit en un clin d @il ce que [effort humain
ne pourratt faire en un siécle. Comme 1l est des lors surprenant qu en
dépit de cela [homme se vante de sa_jforce et rendcle d prier pour
obtenir la grice divine ! »

— Joyaux spirituels

La grace n’est pas agressive ; elle vient, mais trouve vos
portes fermées

La grace est, pour vous, préte et disponible, mais vous ne lui
étes pas disponible. Dieu n’est ni agressif ni violent. Il ne nous
convertira pas par la force. Faisons-nous le meilleur usage de
ce gue Dieu nous a donné par Sa grace ? Si ce n'est pas le cas,
avons-nous le droit de Lui demander encore et encore Sa grace ?
La grace vient et trouve vos portes fermées. Elle appelle et attend.
La porte ne s’ouvre pas et elle s’en retourne. La grace ne vous
forcera jamais a ouvrir votre porte. C’est vous qui devez ouvrir
votre porte pour laisser la grace entrer et vous.bénir

Comment puis-je ouvrir ma porte ?
Vous ne voulez pas ouvrir votre poleus avez de nombreux
intéréts a garder votre porte fermée. Si vous observez

attentivement, vous serez a méme de voir quels sont ces intéréts.

Pouvons-nous connagre prix de 'amour de Dieu ou de
Sagrace ?

156



Différentes voies Bhakti yoga

L’amour de Dieu ou Sa grace sont disponibles gratuitement, mais
nous ne leur sommes pas disponibles. Nous sommes fermés et
nous prérons l'attachement et le plaist est pourquoi nous

ne pouvons recevoir la grace et 'amour de Dieu. Dieu ne
s’impose pas a vous. Si vous étes ouvert, vous en viendrez a
découvrir qu’ll est toujours avec vous et en vous.

« Mystérieuse et surprenante, en verite, est la_jfacon dont la grice
de Dieu se mantfeste ! Elle na 4 autre but que de conduire [ homme
a sa véritable demeure et non pas de satisfatre tous ses desirs ici-
bas. La grice de Dieu opére méme au travers de la peine, du deutl]
de [echec, des difficultés et de la mort. Pour le progres spirituel
dun individy, elle n'hésite pas a utiliser de tels moyens (la peine,
le deutl] [échec, les difficultés et la mort) »

— Joyaux spirituels

Il existe quatre types de grace

J'ai appris qu’en s’asseyant en présence du Maita
meéditation devient plus aisée. Lorsque le Maibenit
I”aspirant spirituel, ses efforts deviennent rapides et
fructueux. H en est ainsi, pouguoi ne ecevons-nous pas
Sagrace ?

Il'y a quatre types de gr@: la grace de Dieu, la gré du Guru,

celle des saintexatures et celle du Soi du chercherest
seulement lorsque toutes ces graces se rencontrent que le
chercheur réussit danssadhanaPour que la grace du Soi du
chercheur se révéle, le chercheur doit étre tres sincere et s’engager
totalement dans la pratique desadhanaCelle-ci doit se faire

157



Chapitre 4 La sadhana intégrale

selon les instructions du Guru et en harmonie avec les
enseignements des saintestéres r&élées. Quelqu’un a dit
gu’'un disciple devrait posséder le sens pratique et qu'il ne devrait
pas étre comme un savant dans son fauteuil. Le Guru qui I'a initié
devrait étre parfait, c’est-a-dire étre réalisé, étre un exemple
vivant pour les autres chercheurs et ne pas étre seulement un
enseignant ou un p@eur Enfin, la gr&e spéciale de Dieu devrait
intervenir au cours de &adhana.

Devrions-nousechecher la grace de Dieu ?

La grace de Dieu n'a pas a étre recherchée, elle doit étre recue.
Le don de la grace dépend de Dieu, mais recevoir la grace
dépend du disciple.

« La grice du Divin est d’une importance primordiale dans tous les
efforts spirituels pour la Réalisation de Diew. Sans la grice divine,
il est tmpossible de réaliser directement la Vérité. Bénis sont, en
vérité, les chercheurs qui ménent leur sadhana avec [esprit
d abandon au Divin. »

— En compagnie de Babaji

La grace est recue dans un mental vacant et réceptif

Pourriez-vous nous parles’il vous plait, de I'impdance du
prasad?

Prasadsignifie littéralemenkripa. Qu’est-ce quéripa ? Kripa

ou prasadsignifie la grace donnée sans aucun motif égoiste, dans
I'état de félicité et d’'amour désintéressé. Lorsque nous offrons
guelque chose a quelqu’un qui posséde un plus haut statut que

158



Différentes voiesJnana yoga

nous, ce n'est pas dwasadcomme, improprement, nous
'appelons habituellement. C'asaivedya Pour exprimer notre
bonne volonté et notre joie a quelgu’un, lorsque nous lui donnons
méme un seul bonbon, c’est ¢gwasad.Cela n'a pas
d’'importance que cela soit un bonbon ou un million d’edtos.
peut s'agir aussi de bénédictions spirituelles. Pour un enfant, un
caramel est une grande bénédiction. Si vous offrez a Isha [une
enfant de deux ans] cent euros ou un caramel, elle préférera le
caramel.

Doit-on faire quelque chose oiré dans untat paticulier
pour mériter leprasad?

Ce que I'on recoit comme le résultat d’'une action est en accord
avec la loi de la justice, mais la grace n’est pas le résultat d'une
guelconque action. La grace est recue dans un état d’absence
de pensées, dans un mental vacant et réceptif. Cela ne peut
arriver par la forceKripa peut seulement étre ressentie, elle ne
peut pas étre décrite.

2. Jnana yoga
La voie de la Connaissance

Qu’est-ce que legjnana yoga?

La pensée analytique est une partie jdana yoga.
Shankaracharya est considéré comme le plus grand défenseur
de I'Advaita \édanta.ll a systématisé Ignana yogala voie
de la connaissance, dans son livigeka Chudamaniqui

159



Chapitre 4 La sadhana intégrale

contient 'essence de ses enseignements. Dans la terminologie de
I’ Advaita \édantadeux expressions sont utilisées pour décrire

le but le plus élevé, le but ultime de la vie humaine. Ces termes
sont : «Nitya prapta ki prapti» et «Nitya nivritta ki

nivritti ». Le premier peut étre traduit ainsi : « La Réalisation de
Cela qui est déja réalisé », c’est-a-dire notre véritable Nature,
I’ Atma.Le second signifie : «’&bandon de cela qui est déja
abandonné », c’est-a-dire 'abandon de ce qui n’a jamais existé,
le monde.

Il'y avait un saint du nom de Nishchala Dasa, qui était
contemporain déulsidas, 'auteur d'un Ramayana. Il a écrit un
livre en hindi sur IAdvaita \édantaintitulé ichara Sagaraet
a prouve d’'une facon logique que le vrai Soi est 8ajeChit-
Ananda.ll s’est référé aux deux expressions citées
précédemment, qui sont maintenant tres populaires dans le
VedantaDans les temps anciens, lorsqu’ils commencaient a
écrire un livre, tous les saints, y compris Shankaracharya, saluaient
tout d’abord leur Divinité d’électiorighta) en lui faisant un
pranama Mais Nishchala Dasa, lorsqu’il commenca a écrire son
livre sur 'Advaita se demanda : « A qui devrais-je faire
pranama? Car rien n’existe hormis mon Soi. » Ce livre est
entierement fondé sur la logique et le raisonnement. Il y donne
des arguments logiques trés élaboreés et profonds pour prouver
I’ Advaitaet désapprouver tous les autres systemes de pensée
dualistes@vaitd). Il n’est pas aisé de comprendre son livre, a
moins d’avoir d'abord étudié les écritures de la plus haute
logique :tarka shastra.

160



Différentes voies Jnana yoga

Dieu est le support de toute existence ; les noms et les
formes changent

Il y a quelgues années, aprés avoir fait wsaglhanaen
essayant de voir toute chose comme une illusion, jeus
'impression d’éte envahi par une érgie trés fote et je pus
voir que toute chose était cette agier et que seules les
formes différaient. A ce moment-la, je réalisai que j'étais
aussi Son éngre, tout comme la fleula couleuy etc. Je fus
effrayé a I'idée de dispara#ir Maintenant, j'essaye de voir
Dieu partout, mais c’est trés difficile pour moi.

Penser encore et encore que tout est du domaine de l'illusion et
de I'irréel engendreairagyg le détachement intériedious les

noms et toutes les formes sont irréels. lls apparaissent et
disparaissent. Mais ce qui emprunte les noms et les formes, c'est
I'énemie, la force primordiale,ddi-shakti Ainsi, 'expérience

gue vous avez vécue en ressentant cette énergie s'accordait bien
avec votresadhanaconsistant a penser continuellement que le
monde des noms et des formes était une illusion.

Pourquoi avez-vous éteé effrayé par cette expérience ? Cela
montre que vous étes tellement identifié & votre présente forme,
gue, lorsque cette forme disparait, vous avez I'impression que
vous allez mouriDu fait de l'identification avec le mental, cette
expérience survient également lorsque le mental est en train de
se dissoudre ou que les pensées s’évanouissent compléetement.
Essayer de voir Dieu partout et en chacun est excellent, mais cela
est plus aisé a dire qu’a faire. C’est le résultat de la Réalisation
de I'aspect immanent du Divin. A moins que la Réalisation ne
survienne, il n’est pas possible de voir Dieu partout et en chacun.
Il N’y a aucune contradiction entre le fait de penser que tous les

161



Chapitre 4 La sadhana intégrale

noms et toutes les formes sont irréels et que Dieu est partout.
Dieu est le support de toute existence. Les noms et les formes
changent, mais I'essence, le substrat qui supporte tous les noms
et toutes les formes est toujours la méme Essksagess Vous
pouvez ainsi réconcilier ces deux voies dans waitlbana.

Connaissance et connaissance

Tous les sens sont les instruments de la connaissance (la
connaissance relative). Les sens ont leurs propres limitations, et
il en est ainsi pour la connaissance acquise a travers eux. Les
sens trompent si souvent 'lhomme ! Les yeux montrent que le
soleil se meut, ce qui est faux. Lorsqu’on voyage en train, on
Vvoit les arbres bouge®i vous immegez un baton dans un verre
d’eau, il semble avoir été sectionné. C’est une illusion d’optique.
La connaissance intellectuelle est supérieure a la connaissance
acquise par les sensintellect a sa propre utilité dans la
sadhanail n’est pas totalement inutile. En fait, rien n’est sans
utilité. Toute chose ou toute faculté doit étre utilisée d'une maniére
juste. Lintellect, que nous appelobsiddhi,est plus subtil que

les sens et le mentalintellect peut vous aider a dépasser
nombre de superstitions, mais il existe de plus hauts niveaux de
conscience que l'intellect. La Connaissance, acquise a travers
l'intuition ou le samadhiest supérieure a la connaissance acquise
par l'intellect. Si votre attention est fixée sur n’importe quel
sentiment intérieur et que vous oubliez le monde extédest

un bon signe.

162



Différentes voies Jnana yoga

Apara vidyaet para vidya

Actuellement, en Occident, les principales voies de
connaissance sont la science et la technologie, la philosophie
et la psychologie. Nogr société discrédite tout ce qui
concerne la spiritualité.

La science, la technologie, la philosophie et la psychologie sont
utiles pour élever le standard de la vie matérielle, comme vous
lappelleriez en Occident, mais ils ne peuvent conduire a la paix
et au bonheur permanents. Dans la terminologie védique, on
appelle celapara vidya.

On trouve I'histoire suivante dans lggpanishadsUn
sadhakarés avance vient voir les Freres Kumara et dit : « J'ai
étudié a fond la physique, les mathématiques, la psychologie, la
sociologie et toutes les autres sciences, mais je n'ai pas trouve
la paix. Pourriez-vous, s'il vous plait, me dire comment atteindre
la paix permanente ? » Les freres Kumara lui enseignent alors la
spiritualité, la connaissance larabranmanle Principe éternel,
support de toute existence. Cette connaissance est gpguelée
vidya la supréme Connaissance.

La lecture des saintes Ecritures
Les écritures de la philosophie indienne

Quels textes devrais-jedir?

Lisez séparément les six écoles de la philosophie indienne.
Ensuite, étudiez-les une par une et finissez par I'école védantique

163



Chapitre 4 La sadhana intégrale

Alors, vous serez a méme de comprendre. La premiere école
est leNyaya la seconde lgaisheshikala troisieme l&ankhya

la quatrieme lefoga la cinquieme IdPurva Mimanseet la
sixieme et derniere école esuksanta.

Elles ne sont pas fondamentalement différentes. Chacune
est une modification d'une autre. La cinquieRwya Mimansa,
concerne principalement karma kandaet les rituelsVous
n‘avez pas besoin de la lire. Elle est pour les prétres qui
accomplissent les rituels.

Est-ce essentiel pour gadhanale lire de tels lives ? Je sens
gue nous avons déja tant de concepts !

Si vous vous posez des questions métaphysiques, vous avez
besoin de réponses métaphysiques. En conséquence, vous avez
besoin de lire des ouvrages métaphysiglass les chercheurs

n’'ont pas besoin de lire ces textes, mais certains en ont besoin.

N’est-il pas préférable d’expérimenter d’aldoet de lie
ensuite des lies en rappdravec note expérience ?

Si vous avez une expeérience que vous ne pouvez interpréter
correctement et qui ne peut étre expliquée d’tagon
scientifique, vous pouvez devenir superstitieux. C'est pourquoi,
dans la religion, vous trouvez tant de superstitigoss avez
certaines expériences symboliques de la Vérité et vous pouvez
les considérer comme étant vraiment réelles. En méditation, vous
pouvez voir un cheval avec quatre oreilles vous parlant de sujets
spirituels et délarer que Dieu est comme un chevgluatre
oreilles !

164



Différentes voiesJnana yoga

« Certains comptent les mangues, d’autres les mangent »

Je suis en train de krquelques liwas de spiritualité et cela
m’aide. Devrais-je y consaer plus de temps ?

Lire des livres ingirants est aussi une partie deddhanamais
on ne devrait pas trop lire. Les livres sont comme des cartes. Si
vous regardez constamment les cartes, vous pouvez devenir
savant, mais vous ne serez capable de voir aucun des lieux
gu elles indiquent. Les livres peuvent aussi étre comparés a un
menu. Le but de ce dernier est de vous permettre de savoir quelles
délicieuses préparations sont disponibles. Mais si vous
commencez a manger le menu, cela ne vous donnera aucun
apport alimentaire. Il existe des centaines et des milliers de livres
sur la spiritualité. Si vous les lisez tous, vous n'aurez plus le temps
de vous asseoir en méditation, de prier ou de pratiquer un
guelconque exercice spirituel. Et aprés avoir lu tant de théories,
VOuS pourrez méme devenir confus ; votre mental pourra devenir
instable Vous pourrez vous perdre, comme on peut se perdre
dans une grande forét, et ne pas savoir quel chemin prendre. Lisez
seulement les livres qui insufflent en vous un intérét spirituel et
vous aident a pratiquer afin de transformer votre vie. Sinon, vous
finirez comme un philosophe ou, au mieux, comme un enseignant
qui n'aurait lui-méne rien réalisé.

Dans I'hindouisme, il est dit que, si vous lisez ou entendez
une fois quelque chose de relatif au spirituel, vous devriez y
réfléchir dix fois, et méditer et pratiquer une centaine de fois sur
ce sujetAlors seulement cela vous aidera sur le chemin de la
Réalisation. « Certains comptent les mangues, d'autres les
mangent », disait Ramakrishna. Combien de livres Jésus a-t-Il
lus ? Combien de livres Ramana Maharshi a-t-1l lus ? Combien

165



Chapitre 4 La sadhana intégrale

de livres Mohammed a-t-1l lus ? Nombre de prophetes, de
grands mystiques et de saints n’étaient pas érudits et n’avaient
pas lu beaucoup de livres.

Les enseignements spirituels devraient étre enracinés dans
nos vies

Au fond de moi-méme, j'ai le souhait d’éerles histogs
qui pourront aider les autrs, spécialement les jeunes qui sont
dans la détesse. Pouvez-vous me conseiller a op@s ?

Swami Dayananda était un saint indien érudit qui vécutily a
environ une centaine d’années. Il était contemporain de
Ramakrishna Paramahamsa. Brahminlui avait donné du
poison et Dayananda en moukdus pouvez I'appeler le Martin
Luther de I'hindouisme. Il fonda une institution religieuse appelée
Arya Samajqui ne croyait pas en 'adoration des idoles. Il écrivit
un commentaire sur les quattedas.ll est considéré comme

un grand réformiste de I'lnde. De nombreux livres ont été écrits
sur lui. Il avait un dévot, Gurudatta, qui vécut avec lui de
nombreuses années.

Apres la mort de Swamiji, certains autres dévots
demanderent a Gurudatta d’écrire une biographie de Swami
Dayananda. lIs lui dirent : «Ods avez vécu avec le Swami de si
nombreuses années, vous étiez tres proche de lui. Si vous écriviez
une biographie de Swami Dayananda, elle serait des plus
authentique. » Gurudatta sourit simplement et ditrég ien,
je I'écrirai. » Six ou sept ans plus tard, les dévots lui
redemandérent d’écrire la biographie. Il sourit et dit : « En vérité,

166



Différentes voiesKarma yoga

j’ai continuellement écrit la biographie de Swami Dayananda, mon

Maitre, dans mon cceur et durant toute ma vie. J'ai taché de mon
mieux d’enraciner ses enseignements dans ma vie. Je le fais
encore actuellement. Je pense que c’est le meilleur moyen d’écrire

la biographie de mon Maitre. »

3. Karma yoga
La voie du travalil et du service désintéressé

« Le service désintéressé est le service rendu d une maniére
spontanée d une personne, sans considération de caste, de croyance
ou de couleur; et sans aucun motif en arriére plan, il est aussi ce
type de service rendu au nom du Seigneur dans [intention de Lui
Jaire plaisir et pour Son seul Amour. Cette action peut étre ausst
insignifiante que celle de dépoussiérer ou de balayer, ou aussi haute
que celle de nourrir ou d'enseigner gratuitement les pauvres, dun
point de vue spirituel, cela ne fait aucune différence. Le service
désintéressé enrichit la vie de ["Esprit tout autant que la méditation,
la concentration de [esprit ou le culte rendu a Dieu. »

— L Art de la Réalisation

Le karma yogan’est pas une voie indépendante

Le karma yogan'est pas une voie indépendante. Il est basé soit

sur lebhakti yogasoit sur lgnana yoga.

167



Chapitre 4 La sadhana intégrale

Donner par amour

Pourquoin’est-il pas question de la charité dans $ésstra®

La charité la plus haute est celle ou vous donnez par amour et
dans la joie, sans aucune obligation ni sens du et@ans
aucune attente de retpsious n'importe quelle forme que ce soit.
La qualité de la charité est plus importante que la quantité.
Lorsqu’on vous persuade de pratiquer la charité, cela montre que
cela ne vient pas du fond de vous-mévieels donnez d’autant
plus que cela vous donne une joie et un ravissement intérieurs.
Si lesshastragi’en parlent pas, cela signifie-t-il pour autant que
vous ne devriez pas donner par chatit@uand vous mangez

du beurre, vous y prenez plaigivez-vous appris cela dans les
shastras? Jésus disait : « Quand vous donnez avec votre main
droite, que votre main gauche 'ignore. »

Le vrai esprit de service

Pouriez-vous nous di, s'il vous plait, comment acqueérir
le vrai esprit de service ?

Pour étre un bon servitewmous devez aimer la personne que
Vous servez comme votre bien-aimé. En servant Dieu, I'esprit
d’amour est présent ainsi que le respect pour Dieu. Mais en
servant le bien-aimé, fespect ethmour pour le bien-aimé se
fondent pour devenir un. Laissez Dieu étre votre Bien-Aimé. Le
véritable esprit de service est atteint lorsque vous aimez de tout
votre cceur la psonne que vous servez. karma yogatel

gu’il est expliqgué dans I&ita, est la voie qui permet d’étre
absorbé dans 'amour de Dieu tout en travaillant.

168



Différentes voiesKarma yoga

Le sevapurifie votre cceur

Comment I&arma yogaou leseva purifie-t-il notre mental ?
Le karmaenchaineTous lekarmas ou actions, motivés par
le désir enchainent 'dme. Liksrmasvertueux motivés par un
désirsattvigueenchainent eux aussi 'ame, méme s'ils engendrent
des résultats agréabl@&sut comme le feu est associé a la fumée,
de la méme fagon, tous lkarmasmotivés par le désir sont
associés a l'ignorance et enchainent I'ame (dGita). Eviter
tous leskarmasdans la vie est presque aussi impossible que
d’abandonner tous les désirs. karma yogeest le domaine
spirituel dans lequel ldsarmasn’enchainent pas I'ame. A
l'inverse, lekarmasaccomplis avec habileté spirituelle aident
ame sur le chemin de son épanouissement spirituel.

On distingue trois stades progressifs dakatma yoga.
Le premier stade est celui ou vous accomplisskarimatel
gu'il est décrit dans les écritures saintes et révélées, en étant
complétement concentré et vigilant et en abandonnant, en toute
humilité, comme une offrande, les fruits d&kaemaau Divin.
Dans cette voie, lkarmadevient associé a Dieu et sa qualité
change. Savez-vous que la plupart des parfums sont
confectionnés a partir d'aldéhydes et de sous-produits
pétroliers ? Lekarma yogaest I'art de convertir la matiere
carbonée ddsarmasen parfum de la divine Conscience.

Le second stade est celui ou vous accomplisskaness
pour plaire au Divin et recevoir Sa grageus étes encore celuli
qui agit, mais la motivation (I'intérét) de vésrmasest
totalement et radicalement transformée. Quoi que vous fassiez,
vous le faites pour faire plaisir a votre Bien-Aimé, qui est Dieu,
I'Existence-Conscience-Félicité absolue personnifiée. Le troisieme
stade est celui ou vous perdez votre ego d'« agissant » dans le

169



Chapitre 4 La sadhana intégrale

Divin et devenez l'instrument de Dieu. Il ne reste plus d’ego pour
agir en vousvous étes comme un cerf-volant dont la ficelle est
tenue par Dieu. Finalement, vous devenez Dieu Lui-méme.
Sevasignifie littéralement « service Si vous servez, par
compassion, les nécessiteux et ceux qui souffrent pour les
soulagercela purifie votre cceu®i vous servez quelqu’un au
nom de Dieu, le service est transformé en dévotion pour Dieu.
A travers ce service, vous vous souvenez du Divin, qui est Pureté
absolueAmour absolu et Conscience absolue. Si vous vous
souvenez du Divin, votre personnalité tout entiere commence a
étre purifiée. En outre, une stabilité, une force, une paix, une
attention et un amour sans précédents surviennent dans votre vie.
Le service accompli au nom de Dieu est un culte rendu a Dieu.

Le service désintéressé et I'approche intégrale

Certains saints disent que Beva(sewnice désintérssé) est
le meilleur chemin pour aller a Dieu et pour nous purifier
Je suppose, Swamiji, que vous diriez la méme chose ?

Le service accompli au nom de Dieu est un moyen pour se
souvenir de Dieu, tout commejépa. Toute activité a travers
laguelle on se souvient de Dieu devient un culte rendu a Dieu.
Mais le service accompli au nom de Dieu sert deux objectifs :

1. Il aide celui que vous servez.

2. llvous permet de vous souvenir du Divin.

Dans la pratique dapa, vous vous souvenez uniguement
de Dieu. Mais vous pouvez vous souvenir du Divin a travers le
japaavec plus de concentration que vous ne pouvez le faire a
travers le service. La méditation sert aussi le méme objectif, mais

170



Différentes voiesLe raja yoga de Patanjali

c’est a travers elle que vous pouvez étre focalisé uniquement sur
le souvenir du Divin. Une approche intégrale du progres spirituel
comprend lesevale japa, la méditation, la réflexion, la lecture

de livres inspirant spirituellement, ef@us ces aspects de la
sadhanadevraient étre pratigeélune juste maniére et au bon
moment. Leseva le service désintéressé accompli au nom de
Dieu, est une partie desadhanantégrale pour la Réalisation

de Dieu. A travers lsevale chercheur fait le meilleur usage de
son énergie vitale pour la Réalisation de Dieu.

4. Le raja yoga de Patanjali Maharshi
L' ashtanga yoga
Qu’est-ce que leaja yoga?

Leraja yogaest le yoga de Patanjali. Une discipline s#icte

du corps-mental est nécessaire pour arréter totalement le
processus mental. Cette discipline est mentionnée dans le yoga
de Patanjali. Il comprend huit membres, cing membres extérieurs
et trois membres intérieurgama, niyama, pratyahara, asana,
pranayama, dharana, dhyana, samadbiest ce que I'on
appelle lashtanga yogde « yogaaux huit membres ». Pour
plus de détails, vous devriez lire le li\Raja Yogade Swami
Vivekananda. Leaja yogade Patanjali est une discipline trés
scientifique pour arréter le processus mental et réaliser Celui qui
voit (the Seey, la pure Conscience, la Conscience témoin non
limitée par le temps et I'espace. Dans la terminologie védique
cela est appelé la RéalisationnilggunaBrahman.

171



Chapitre 4 La sadhana intégrale

La pratique du raja yogaassociée a ldhakti

J'ai étudié et pratiqué leaja yoggpendant un certain temps.
Ma vie en a été transformée. Mais mon coeur est, et a été
pendant longtemps, dans le désir d’'une ajymhe plus
dévotionnelleAvez-vous quelques suggestiongtipatieres

pour développer une pratique dévotionnetibgkt) a partir

de la pratique scientifique daja yoga?

Il est vrai que leaja yogan'insiste pas beaucoup sur la dévotion

a Dieu. Dans un des cimjyamasdu raja yoga il en est un,
appeldshvara pranidhangsignifiant 'abandon au Divin. Mais

il N’est cité que pour rendre le mental calme et tranquille. Le but
duraja yogaest d’'atteindre la Libération. Le but du chemin de
la dévotion est de s’unir au Divin. Dans la voie de la dévotion,
le Divin est le point de convergence de toutesaekhanasiu
dévot. La Libération n’est pas le but, bien que la Libération suive
automatiguement I'union avec le Divin. J'ai toujours suggéré au
chercheur d’adjoindre la dévotion au Seigneur a la pratique d’'une
technique pour apprivoisenaitriser et purifier le mental au
moyen de la méditation. De nombreux obstacles sur le chemin
de la Réalisation du Soi, qui ne peuvent étre écartés par I'effort
personnel, le sont facilement par l'invocation de la grace du Divin
et par la dévotion qu’on Lui porte.

Le raja yogaest une discipline psychosomatique

Le raja yogaest-il d’'une grande aide pour amélerla
concentration ?

172



Différentes voiesLe raja yoga de Patanjali

Dans tous les yogas, toutes les voies, la concentration est
nécessaire. Limja yogaest une discipline a travers laquelle vous
pouvez apprendre I'art de la concentration. Lorsque vous avez
appris a vous concentrer graceaa yoga Vous pouvez suivre

trés facilement et avec succes tous les ayigss Leraja yoga

est une discipline psychosomatique pour contrbler les
modifications du mental. Dans le prensetraduraja yoga

cette description du yogsst clairement donnée Yagah chitta

vritti nirodhah», qui signifie : « Le yogast la cessation des
modifications du mental. »

173






Chapitre cing

Méditation et contemplation

« L objectif de la contemplation spirituelle est de nous emmener au-
deld du mental jusqu d la vision directe, supramentale du Divin.
Le processus de la contemplation parfaite nous conduit a une
relaxation sans aucune tension et sans stress dans ["Esprit divin ou
bien d une absorption sans effort dans “Celut qui voit” (the Seer)
qut brille de Sa pure lumiére et dans un profond silence, la ou les
activités mentales — penser, désirer; connaitre et ressentir — n existent
plus. »

— L Art de la Réalisation






Méditation et contemplation

Concepts genéraux

Méditer, c’est changerle mode de fonctionnement du
mental

Qu’est-ce que la méditation et comment la pratiquer ?

Il n’est pas difficile de comprendre ce qu’est la méditation et
comment la pratiqueNous savons tous et nous sentons que notre
mental est semblable a un singe se déplacant toujours d’'un endroit
a un autre, sautant de branche en branche. Il n’est au repos que
lorsqu’il est fatigué et plonge dans le sommeil. De la méme
maniere, le mental de 'lhomme est toujours en mouvement,
pensant aux objets, aux situations et aux personnes. Il examine
les situations passées ou planifie pour rendre son avenir plus
confortable et plus commode. Il ne s’arréte pas un instant jusqu’a
ce que le sommeil le subrgetAlors, il sS’endort et, soit il réve,

soit il entre dans I'état de sommeil profond.

Méditer, c’est changer le mode de fonctionnement du
mental. Durant la méditation, cette fagon négative de penser doit
totalement cesser et le mental doit étre orienté vers une seule
chose, par exemple vers une idée, un sentiment ou une activité

177



Chapitre 5 Méditation et contemplation

comme la respiration.abjet, I'idée ou le sentiment sur lequel

le mental se focalise devrait cependant, d’'une maniére ou d’'une
autre, étre relié au Divin. Cela sert deux objectifs principaux. La
facon dont le mental dissipe son énergie vient de ses mouvements
injustifiés.Aussi se fortifie-t-il lorsqu’il se concentre et devient
conscient du Divin grace a cet objet, cette idée ou cette personne,
et accroit-il ainsi sa vigilance. Il s’agit de développer un profond
intérét pour la méditation et de pratiquer régulierement.

C’est comme nager

En méditation, je passe plus de temps a penser qu’'a répéter
le mantra si je médite ainsi réguliement d’'une mauvaise
maniee, renfolcerai-je mes pensées et désirs futiles ?

Ce que vous faites actuellement n’est pas de la méditation. En
fait, vous vous préparez pour la méditattundébut, vous devez
rejeter les pensées et les désirs désordonnés s'ils surviennent
durant votre pratique de méditation. Les pensées et désirs
Iégitimes eux-mémes ne doivent pas étre entretenus lorsque vous
étes assis en méditation. C’est comme lorsque I'on Nags.

ne pouvez apprendre a nager que si vous entrez dans I'eau et
bougez vos bras et vos pieds en luttant pour vous maintenir a la
surface de I'eau. Pour apprendre a méditens devez vous
asseoirtravailler a maitriser vos penseées et vos eémotions, et lutter
pour calmer et tranquilliser votre ment¥bus ne pouvez étre
amical avec quelqu’un que vous considérez comme votre ennemi,
n’'est-ce pas ?

178



Concepts généraux

Méditer signifie retirer son attention de tous les objets,
situations ou relations extérieurs et regarder a l'intérieur

Dans note vie de tous les jours, devrions-nous aussiddns
une sorte d’'&t méditatif ?

Retirez votre attention de tous les objets, situations et relations
et regardez en vous-méme. C’est cela la méditation. Comment
pouvez-vous y parvenir tout le temps lorsque vous ne pouvez y
parvenir pendant une heure ? Grace a la pratique d’'une méditation
réguliere, votre mental se tourne vers l'intérieur et il arréte de
vagabonderLentement et progressivement, vous pouvez
contréler vos penséegtre mental est comme un miroir dans
lequel vous voyez votre visage. Lorsque le miroir est sale, vous
ne pouvez voir votre visage. De la méme maniere, lorsque votre
mental bouge et qu’il n’est pas puous ne pouvez pas savoir
qui vous étes réellementobjectif de la méditation est de purifier
votre mental et de faire en sorte qu’il cesse de se mouvoir

La personnalité de celui qui pratique de plus en plus une
méditation réguliére et sincére en vient a chasgbien que sa
perception du monde se modifie aussi. Ses réactions face aux
différentes situations changent également. Le chercheur devient
toujours plus éveillé, paisible, détendu, ouvert et capable
d’atteindre la Réalité. La Réalité est toujours la, mais elle ne peut
étre percue par ceux qui sont toujours préoccupés par les affaires
du monde et qui ne pratiquent aucune méthode de méditation,
aucune priére ou qui ne font aucun effort sincére pour réaliser
ce qui est réel et permanent.

179



Chapitre 5 Méditation et contemplation

L'objectif de la méditation n’est pas de pensega quelque
chose, mais d’arréter le processus mental

Depuis que je suis adshram les situations que je pensais
avoir dépassées créent eneagn moi de faes émotions.
Quand toutes ces émotions disparaitrelles ?

Lorsqu’elles sont purifiees, affinées et orientées vers le Divin, les
emotions ne sont pas des obstacles pour la RéalisAtion.
contraire, elles sont une aide. Sans les émotions, quelle différence
y aurait-il entre un homme et une pierre ? Le chercheur ne doit
pas se retrouver dépourvu d’émotions, mais se libérer de leur
emprise. Cela s’applique aussi aux pensées. La pensée a un grand
pouvoir Mais vous ne pouvez maintenir une penseée particuliére
plus de quelques second®@sus devez répéter cette pensée,
continuellement, encore et encore, pendant des années et des
années, alors seulement votre vie commence a se transformer
Vous ne devez pas étre esclave de vos émotions ni de vos
pensées, mais étre leur maitre et les utiliser a bon escient, de la
bonne maniere, a I'endroit approprié et dans la bonne direction.
L’objectif de la méditation n’est pas de penser a quelque
chose, mais d’arréter le processus mewtallez-vous entrer
dans I'état libre de pensée ou voulez-vous penser a quelque
chose ? Si vous voulez réaliser directement la Vérité telle qu’Elle
est, vous devez, d’'une maniere ou d'une autre, entrer dans I'état
sans pensées. Ce que vous voulez obtenir a trawadhana
détermine le chemin de vosadhana

La méditation polaire et non polaire

Il existe plusieurs niveaux de méditation. Dans la méditation non

180



Concepts généraux

polaire, le sujet et I'objet, 'observateur et 'observé deviennent
un : seule la @Gnscience sans aucun contenu demeure. La
Conscience sans contenu ne peut étre appréhendée par le mental.
Le mental peut seulement comprendre la Conscience en relation
avec quelque chose.

Pourriez-vous donner plus de détails sur les diifiés niveaux
de méditation que vous venez de mentionner ?

La méditation peut étre subdivisée en deux genres : la méditation
polaire et la méditation non polaif@us les dbrts et activités
cessent dans le stade final de la méditation. Il n’y a aucune activité
du mental et de I'ame. La méditation polaire est celle ou la triade
du connaisseude la connaissance (relative) et du connu existe.
Elle posséde plusieurs niveaux, qui dépendent de la purification
du connaisseur et du connu. La méditation non polaire est celle
ou le connaisseur et le connu deviennent un. C’est uniquement
dans la méditation non polaire que le Soi est réalisé dans Sa
pureté immaculée.

S’il vous plait, pouvez-vous m’éclairsur ce qu’est la
« purification du connaisseur» ?

La purification du connaisseur implique la purification du mental
du connaisseu€’est ce que I'on appelle $avikalpa samadhi,
dans lequel le mental est encore en activité et ou I'expérience
dépend du degré de purification du mental. Il y a tant de mondes
invisibles pour le mental physique et pour les sens de I'étre
humain 'Plus le mental devient pur et subtil, plus il peut avoir
'expérience de ces mondes psychiques subtils. De plus, le
connaisseur peut avoir 'expérience des différents aspects du

181



Chapitre 5 Méditation et contemplation

Divin. Ces expériences dépendent aussi du niveau ou se tient le
connaisseur sur le chemin de la purification du mental.

La concentration donne la force ; la relaxation donne la paix

Il me semble difficile de pratiquer leelaxation et la
concentration en méme temps. Comment les combiner ?

La méditation n'implique pas seulement la concentration, elle peut
aussi impliquer la relaxation. Si vous prenez plaisir a la
concentration, cela ne créera aucun probleme physique. C’est
uniquement la concentration forcée qui crée un probléme. La
concentration donne la force. La relaxation donne la paix. Le plus
haut niveau de concentration se transforme en relaxation.

Est-ce la méme chose que dans I'état d’attention ?
L'attention focalisée sur un point est appelée concentration.
Quelle est la meillewrfacon de se conceetr?

La meilleure fagon de se concentrer est de fixer son mental sur
un point. Si le mental est absorbé par ce point, il N’y aura aucune
distraction provenant des yeux et des autres organes. C’est
'amour intense pour une personne ou un objet qui permet au
mental de s’absorber completement en elle ou en&madur
posséde un plus grand pouvoir que la pensée. Il peut vous
changer en un instant.

182



Concepts généraux

Le plaisir vient de la concentration, pas des objets

Pourquoi expérimentons-nous du plaisir lorsque nous
regadons ceraines choses ou que nous pensons a elles ?

Ce que vous appelez « plaisir » ne vient pas de l'objet, mais de
la concentration de votre mental sur cet objet. Quand vous
appréciez une nourriture délicieuse, c’est parce que votre mental
est concentré sur cette nourriture. Si votre mental était dispersé
ou distrait, vous ne I'apprécieriez pas. Mais il y a une différence
dans la qualité du plaisir que vous ressentez, selon que vous vous
concentrez sur un objet périssable ou sur le Divin. Essayez de
Vous concentrer sur I'eau et voyez. Puis concentrez-vous sur le
feu et voyez. Il y aura une différence dans ce que vous
expérimenterez.

Tout le monde peut méditer

Il est dit qu'un chezheur impur ne devrait pas pratiquer la
méditation. Ce serait comme toucher un fil électrique ou de
la dynamite.

Cela dépend du genre de méditation que vous pratiquez. La
pratique d’une méditation juste aide le chercheur non seulement
a stabiliser son mental, mais aussi a le purflierous continuez
d’attendre en pensant que vous commencerez a méditer lorsque
votre mental sera complétement purifié, alors il se peut que vous
ne soyiez pas capable de commencer a méditer pendant de
nombreuses vies. La méditation est la dynamite qui fait exploser
votre ego !

183



Chapitre 5 Méditation et contemplation

La pleine attention et la vigilance sont les facteurs
communs a toutes les techniques

Apres une semaine ashrampar la pratique dujapa je suis
entrée dans une assedfuinde méditation. Mais les jours
suivants, le mental interférait de plus en plusqeaque des
pensées s’élevaient : des souvenirs, des peurs, des images.
S’il vous plait, pouvez-vous meealte que je peux faipour

sortir du piege du mental ?

Il est naturel que des pensées s’élévent ; les peurs, les souvenirs
et les images surviennent lorsqu’'on essaye de meétder
chercheur doit s’en débarrasdéne tres longue et persistante
pratique est nécessaire pour arréter toutes les modifications du
mental. Ce n’est pas I'affaire de deux semaines, de deux mois
ou méme deux ans. Il existe de nombreuses techniques pour
rendre le mental silencieux, efdpaest 'une d’entre elles. La
pleine attention et la vigilance sont les facteurs communs a toutes
les techniques de méditation. Soyez de plus en plus sincere.
Quand vous rentrerez en France, continuez votre pratique
guotidiennement et régulierement. Ne relachez pas vos efforts,
prenez patience et le mental, graduellement, se purifiera et se
stabilisera.

La méditation nous permet de distinguer entrePurusha et
Prakriti

On m’a appris a diviser mon attention en deux parties, une

partie dirigée sur moi-méme et la seconde sur un objet. Je
trouve cela trés difficile.

184



Concepts généraux

Pour vous connaitre vous-méme, la direction de votre attention
doit efectuer une rotation de 180 degréattention doit passer

de ce qui est vu a Celui qui vaibhé Seeér; c’est ce que Jung
appelle « inverser le courant de I'attention ». La théorie qui sous-
tend toutes les méthodes de méditation consiste a séparer
d’abord Celui qui voit de ce qui est vu. Cela se fait en séparant
la partie consciente de votre mental de sa partie énergétique ;
ou, dit autrement, en séparant la partie spirituelle du mental de
sa partie matérielld/ous savez que, dans I'école de pensée
indienneSankhya, Purushet Prakriti sont les deux principes
fondamentauXPurushan’agit pas, il regarde seulemepitakriti

ne voit pas, mais agit en toutes choses. Ces deux principes
s'interpénétrent tellement dans tous les phénoménes gu'il n'est
pas aisé de les distingukea pratique de la méditation consiste
d’abord, pour ainsi dire, a les séparer

Il est plus facile de se concentrer sur umantra que sur
une image

Ma sadhanaonsiste en pri&s,japaet méditations. Mais je
sens gue je ne pgresse pas. Pendant la méditation, je ne
peux ester assis que pendargmite a quarante minutes sans
changer de position. Swamiji, s’il vous plait, priez pour moi
et bénissez-moi pour que je puisseguesser et avoir bientbt
le darsharde I'enfant Krishna.

Le chemin de votreadhanaest parfaitement correct. J'apprécie
également votre aspiration a progresser danssadieanal e
temps d’assise en méditation dans une position particuliere peut
étre accru avec une pratique réguliére. Il n'y a aucun mal a

185



Chapitre 5 Méditation et contemplation

changer de position lorsqgu’on commence a ressentir des douleurs
dans les jambes.

On peut aisément se concentrer sur 'image de ce pour quoi
OU pour qui nous ressentons, dans notre,coeprofond amour
Laissez 'amour pour I'enfant Krishna grandir de plus en plus en
votre coeur Lisez Salila encore et encore. Priez-Le
guotidiennement et demandez-Lui de demeurer en votre cceur
Répétez Son nom de plus en plus, avec amour et foi. Il est plus
facile de se concentrer sur onrantraou sur un nom que sur
une image ou une formeous devriez consacrer plus de temps
a la récitatiomumantra: « Om Klim Krishnaya Namah Om
Récitez canantramentalement, en gardant votre attention fixée
sur le centre du coeuaiu milieu de votre poitrine. Récitez
mentalement lenantraet écoutez-le en méme temps. Et, avant
de commencer a le récitprosternez-voudevant le Seigneur
Krishna ainsi que devant votBurudeva Le japadumantra
de I'lshtaconduit ultimement le dévot a la vision de $sinta.
Lorsque vous vous concentrez sur la forme divine de ebiiag
gardez votre attention fixée suajhia chakraau milieu du front,
entre vos sourcilgoutes les images sont créées a partir de ce
centre.

Je vous souhaite de progresser rapidement dans votre
sadhana Soyez de plus en plus sincéAsseyez-vous
quotidiennement et régulierement, et pratiquigpke Priez votre
Ishtaencore et encore, avec un amour candide comme celui d’'un
petit enfant qui appelle sa mere.

Les différentes sortes de méditation et le temps approprié
pour les pratiquer

Pendant la journée, y a-t-il un temps particulier ou plus

186



Concepts généraux

propice pour se conceretr sur le son ou sur la forme ?

La concentration ou la méditation sur une forme divine implique
d’en former I'image mentale au niveau dgrfa chakraet, en
méme temps, de visionner cette image mentalement, c'est-a-dire
avec les yeux fermés. La concentration sur un nom divin implique
de réciter mentalement ce dernier au niveau du centre du cceur
et, en méme temps, d’écouter mentalement cette récitation.
Puisque ces pratiques nécessitent une concentration s’effectuant
a deux endroits différents, elles ne peuvent étre faites au méme
moment. De plus, si vous voyez la forme et entendez le mot au
méme moment, votre mental se divise et par conséquent vous
ne pouvez ni entendre le mot divin ni voir la forme divine avec
une attention total®/ous avez di remarquer que, lorsque vous
regardez quelque chose avec toute votre attention et que
guelqu’un parle tout pres de vous, vous ne I'entendez pas. De
la méme fagon, si vous écoutez quelqu’un avec une totale
attention et qu’une autre personne passe a c6té de vous, vous
ne la voyez pas. Se concentrer sur une forme avec les yeux fermés
pendant la méditation est plus difficile que se concentrer sur un
mot, un nom ou umantra.

La concentration sur une forme est préférable le matin. La
journée et le soir sont plus propices a la concentration sur un
nom ou sur lenantra

Si nous entendons un son dans uragllerou dans les deux,
devrions-nous l|'utiliser comme un support pour la
concentration ou ne devrions-nous lui acd®r aucune
importance ?

Pendant lgapa,le mot ou lemantraest entendu mentalement

187



Chapitre 5 Méditation et contemplation

a travers l'oreille droite. Lorsque vous pratiqueafs, vous
devez vous concentrer sur le nom ombmntrg et y ramener
votre attentiorsi vous entendez un quelconque autre son.

La méditation révéle votre degré de liberté

Apres vingt minutes de méditation, gssens des douleurs
aux genoux et mes penseées continuent a me dér&ger
faire ?

Considérez la méditation comme un défi. La méditation est en
fait un test pour savoir combien vous étes vous-méme
indépendant et libre. Si vous ne pouvez vous asseoir calmement
pendant une heure ou plus, quelle sorte de liberté possédez-
vous ? Si vous ne pouvez vous asseoir tranquillement sans
penser cela signifie que vous étes esclave de vos pensées.
Comment pouvez-vous considérer que vous étes libre ? J'ai
entendu de nombreux insensés qui disaient : « Je suis Dieu. Je
suisBrahmar», mais ils ne pouvaient demeurer tranquilles, rester
libres de leurs pensées ne serait-ce que durant quelques minutes.
Une telle connaissance est quasiment inutile. Ce n’est qu’une
information de seconde main qu’ils prennent pour de la sagesse,
et ils prétendent étre libres. lls sont comparables & un homme
assis dans I'obscurité qui dirait : « Je suis la Lumiére absolue. »

Le bien attire le bien, le mal attire le mal

Le fait qu’'une méditation soit bonne ou mauvaise peut étre da
aux influences extérieures, auxquelles le mental est aussi sujet.

188



Concepts généraux

Lorsque votre mental devient tres fort, il est de moins@nsn
influencé par les conditions extérieures. De plus, I'état intérieur
du mental ne reste pas tout le temps identique. Lorsqu’il est
dominé pasattva la méditation est bonne. Quand il est dominé
parrajas, il est difficile d’arréter le processus de la pensée, parce
que les désirs amenent le mental & penser et a bbaggue

le mental est dominé ptamasja tendance est a la l1éthargie et

a I'endormissement pendant la méditatiometrtie peut étre
vaincue parajas (par le désir)etrajasparsattva,le principe
réfléchissant la Conscience. Il vient un tempsattvareprésente
également un obstacle. Il peut étre vaincu par I'abandon de soi
au Divin ou par la pratique de la conscience-témoin.

Des foces extériewes peuvent-elles epfrdans nos corps
pendant la méditation ?

Dans la méditation active, si celle-ci est juste et profonde, aucune
force extérieure ne peut entrer dans le corpgadhakaparce

gu’il n’y a pas d’espace vide dans le corps-mentaiadinaka
occupé par une telle méditation. Durant la méditation passive,
certaines forces extérieures peuvent entrer dans le corps-mental
du sadhakamais elles ne peuvent y demeuygarce que le
sadhakane s'identifie pas a ces forces. Pendant la méditation,
guelques forces extérieures peuvent entrer dans le corps lorsque
le sadhakaest dominé par l'inertie.

Parfois, je sens que ces ¢es sont bonnes et, a d'agsr
moments, elles semblenteittes fores négatives.

Le bien attire le bien et le mal attire le mal. Cela dépend de la
personnalité dgadhakaet de ce qu'il a invoqué. Les forces
positives et négatives peuvent, toutes deux, étre invoquées.

189



Chapitre 5 Méditation et contemplation

Si vous ne prenez pas plaisir & votresadhana,faites-la
comme un devoir

Ma sadhanaend ma vie dans le monde difficile.
Qui la rend difficile ?

Je sens maintenant qu’il est plus difficile pour moi d’utiliser
mon intellect.

Je ne vous demande pas de perdre votre intellect. Je vous
demande d’étre réceptif et ouvert pour réaliser et pour étre ce
gue vous étes réellement. Si votre intellect vous crée un probléme
pour réaliser votre Etre véritable, bannissez-le ! Perdre quelque
chose est une chose et y renoncer ou I'abandonner est une toute
autre chose. Par quoi étes-vous intéressé ? Etes-vous intéressé
par quelque chose qui n'est pas 'amoui n’est pas la joie ou

la conscience ? Est-ce que c’est le réve qui vous intéresse ?

Je suis intéessé par I'amour et la paix, mais je constate que
je manque de sincérité.

Arrétez de vous concentrer sur ce qui est limité. La concentration
est la conséquence d’un intérét profond.

Quand je suis arrivé ici, j’ai pratiqué msadhangendant
deux jours, puis je suis tombé malade. Depuis, je ne peux
pas méditerPouquoi ?

Le mental trouve de nombreuses excuses pour échapper a la
sadhanaUn enfant ne veut pas s’asseoir pour lire. Il veut jouer

190



Concepts généraux

Vous devez éduquer I'enfant et créer en lui un intérét pour qu'’il
puisse se consacrer a ses éetudes. Peut-étre étes-vous tombé
malade aprés ces deux jours parce que vous ne vouliez plus
méditer Votre intérét profond est pour une grande part dans ce
gue vous faites. Si vous ne prenez pas plaisir a satlieana
faites-la par devaifSi votresadhanane vous semble pas douce,
prenez-la comme un médicament. Comment la maladie sera-t-
elle guérie si vous ne prenez pas le remede, tout particulierement
lorsque cette maladie est causée par un virus ?

Les retraites périodiques et la méditation silencieuse sont
essentielles

Vous asseyez-vous quotidiennement pour méditer ? C'est tres
important. La méditation est a 'ame ce que la nourriture est au
corps. La méditation apporte la clarté au mental et lui donne la
force de gérer les situations quotidiennes dans lesquelles vous
étes amené a traiter avec autrui. Dans la vie active, nous
dépensons nos énergies physique et mentale, qui doivent ensuite
étre récupérées pendant le sommeil aussi bien que pendant la
méditation. Le sommeil est le substitut de la méditation. Comme
dans la comptabilité, les dépenses doivent &tre compensées par
les rentrées d’gent. Si vous continuez a dépenser sans gagner
cela peut vous causer des problemes. C’est pourquoi les retraites
périodiques et la méditation silencieuse sont essentielles. Si vous
pouvez vous asseoir en meditation quatre fois parnoéme

pour vingt minutes, cela sera plus bénéfique que de vous asseoir
une heure ou deux d’affilée en une séance. Si une personne le
souhaite sincerement, elle peut s’adapter de cette maniere aux
contraints de sa vie quotidienne.

191



Chapitre 5 Méditation et contemplation

Plus vous étes investi dans le monde, plus vous avez
besoin de méditer

J'essaye sincement de méditer & la maison tous les jours,
mais je vois combien d’obstacles jenconte pour y
consacer du temps.

Pour les Occidentaux, il devrait y avoir dix heures de méditation
par jour ! Les chefs de famille ont besoin de plus de méditation
gue les moines. Les Occidentaux ont besoin de plus de méditation
gue les Orientaux. Les gens pensent le contraire : que les prieres
et les méditations ne sont que pour les moines. Plus vous étes
investi dans le monde, plus vous avez besoin de priére et de
méditation. Dans l'activité, vous dépensez plus d’énergie. Pour
recouvrer cette énergie, vous avez besoin de vous asseoir en
meéditation encore et encore.

Etre continuellement conscient du Divin

\Vous prenez votre petit-déjeuner et cela vous donne une certaine
énepie. Ensuite, vous travaillez et dépensez votregé@nsous
mangez de nouveau lors du déjeupeis a I'heure du thé et du
diner Vous devez manger encore et encore pour compenser la
perte de I'énergie dépensée en travaillant. De la méme facgon,
pour demeurer continuellement conscient du Divin tout au long
de la journée, le chercheur doit s’asseoir quotidiennement trois,
guatre ou cing fois en contemplation. Les hindous appellent cela
trikala sandhya« s’asseoir au moins trois fois par jour dans la
contemplation de Dieu ». Les musulmans consacrent cing fois par
jour un temps pour la prieradmaz. Cela concerne ceux qui

192



Concepts généraux

onta remplir des obligations sociales. Les chercheurs qui ont
consacre leur vie exclusivement & la Réalisation de Dieu pratiquent
constamment le souvenir de Dieu.

Ressentir une relation avec le Divin

Comment puis-je établir unelation avec le Divin dans ma
vie guotidienne, lorsque je me sens fatigué et incapable de
faire face aux situations qui viennent a moi ?

Pouvez-vous sentir votre relation avec le Divin lorsque vous
demeurez tranquillement assis pendant un certain temps ?
Asseyez-vous et essayez, précisément maintenant ! Si vous ne
le pouvez pas, comment serez-vous capable de sentir cette
relation avec le Divin lorsque vous serez actif, occupé et
préoccupé par les nombreuses activités de ce monde, dans lequel
chacun désire étre le premier ? Il vaudrait mieux que vous
commenciez a vous asseoir tranquillement en méditation, a
recevoir inspiration, lumiere et force intérieure grace a votre
relation avec le Divin, qui est la source de toute joie, de toute
lumiere, de toute force et de toute paix, et qu’ensuite vous vous
exerciez a conserver ces qualités dans les diverses situations de
votre vie quotidienne.

«S7 tu allongeais chaque jour la durée de ta méditation et de ta
pratigue spirituelle ne serait-ce que d une demi-minute, tu peux étre
sir qu au bout 4 une année tu serais en mesure d atteindre le
samadhi (I'expérience ultime) Rien n est inaccessible ! Seules une
reelle ferveur, une méthode juste et une pratigue réguliére sont
requises. »

— Joyaux spirituels

193



Chapitre 5 Méditation et contemplation

Les méthodes de méditation
ou de concentration spirituelle

Différents types de méditation

En hindi, la méditation est appeleiehara vimarsheet la
contemplation est appelébyanall existe différents types de
méditation. Le but de la méditation est d’arréter le processus
mental. On ne peut apprendre la méditation que par la seule
pratigue Vous ne pouvez apprendre a hager que Si Vous vous
jetez a I'eau et vous efforcez de rester a la surface. De la méme
facon, vous vous asseyez en méditation, vous regardez votre
mental et essayez d’arréter les pensées. Les méthodes de
méditation peuvent étre classées en trois catégories :

1. La méditation positive : cette méthode comprend toutes les
techniques dans lesquelles le mental se fixe sur un objet,
extérieur ou intérieya I'exclusion de tout autre objet.

2. La méditation négative : dans cette méthode, toutes les
images et pensées qui s’élevent dans le mental sont rejetées
et annihilées.

3. La méditation neutre : c’est la méthode dans laquelle on
regarde simplement son mental sans s’identifier & une
guelconque pensée ou image. On est simplement un témoin
deésintéressé de tout ce qui arrivasiee mental et, peu a
peu, toutes les pensées disparaissent.

Trois maniéres de se débarrassedes désirs et des pensées
Comment puis-je souffler sur ma petite flamme intégieur

194



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

pour qu’elle devienne un feu dévorant qui brdle toutes les
impuretés de mon cceur ?

La flamme intérieure brdle toujours, mais elle est couverte par le
mental plein de désirs et de pensées. D’abord, maitrisez vos
désirs et vos pensées, puis rejetez-les totalement. Il existe trois
manieres d'y parvenir : 'une est de faire, 'autre est de ne pas
faire et la troisieme est la voie de l'amalans le sens de 'Amour
divin. Faire signifie pratiquer la méditation dynamique. Ne pas
faire signifie la voie de I'observation. C'est la méditation passive.

Pensez avec votre cerveau, ressentez avec votre cceur
Je veux me concestrsur le cente du coeur

C’est avec le cceur que I'on ressefindtrument de la pensée
n'est pas le cceymais le cerveau. Si je vous demandais
d’entendre avec vos yeux et de voir avec vos oreilles, ne serait-
ce pas absurde ? Chaque instrument a son propre usage. Il a
été congu pour une fonction particuliere. Par exemple, les ciseaux
sont faits pour couper le tissu et les aiguilles pour coudre les
vétements. Mais si vous commencez a couper avec une aiguille
et a coudre avec des ciseaux, que se passera-t-il ? Pensez avec
votre cerveau. Ressentez avec votre cceur

Le cerveau est connecté avec le centre situé entre les deux
sourcils. Le coeur est connecté avec le centre appaléta
chakm, qui est localisé au milieu de la poitrine. C’est le cerveau
qui fabrique, qui crée les images, pas le codais il est vrai
gue le cerveau et le coeur sont intimement reliés I'un a l'autre.
La transformation de 'un affecte la transformation de l'autre.

195



Chapitre 5 Méditation et contemplation

Tournez votre attention vers vote Etre essentiel

Aujourd’hui, en Occident, les gens essayent de communiquer
de plus en plus avec les anges, les guides spirituels, etc. Que
pensez-vous de telles pratiques ?

Celui qui aspire a la Réalisation du Soi doit arréter ou diminuer
sa communication avec les autres, fussent-ils animaux, fantémes,
étres humains ou anges. Il doit tourner son attention vers son Etre
essentiel et communiquer avec lui-méme. Quel intérét y a-t-il &
connaitre tous les étres de ce monde si vous ne vous connaissez
pas vous-méme ? Socrate disait : « Connais-toi toi-mévicels»

ne pouvez vous connaitre vous-méme que Ssi vous communiguez
avec vous-méme ! Et il vous est plus aisé de communiquer avec
vous-méme si vous retirez votre attention de tout autre objet,
situation, personne, ange, fantdme, démon, etc. C’est ce que I'on
appellepratyaharadans le yogaPour pratiquedharang qui
consiste a fixer votre attention sur la Vérité, il est nécessaire que
vous retiriez d’abord votre attention de ce qui n’est pas la Vérité.

Méditation et contemplation

Peut-on considé&r la contemplatio comme une forme de
méditation ?

La contemplation implique de fixer son mental sur un mot, une
forme ou une idée/pensée, tandis que la méditation signifie
réfléchir sur un sujet, les pensées étant reliées et associées au
Divin. La méditation peut étre appeléieagavat chintarlLes
pensées sont mutuellement reliées et séquentielles, elles ne sont
pas sans rapport les unes avec les autres. Elles sont reliées a un

196



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

sujet connecté au Divin ou a la Vérité. La méditation est le
premier pas ; c’est une sorte de réflexion dans laquelle le mental
s'oriente dans une direction fixée. La contemplation est 'ancrage
du mental sur une pensée ou un objet unique d’ou le mental ne
s’écarte pas.

La méditation, la concentration et lejapa sont des
méthodes pour arréter le processus mental

Je pratique la méditation depuis quelques années et je n'ai
pas encag un véritable contréle sur mon mental.

Contréler son mental (pensées, sentiments et émotions) est une
tache tres ardue, mais c’est possible. Cela demande une longue
pratique de méditation aidée paairagya (le détachement
intérieur). Le mental est comme un enfant, il doit étre éduqué,
discipliné. Comme il est intimement relié au corps physique,
discipliner le corps est également nécessaire.

La méditation, la contemplation et japa sont des
techniques élaborées par teshis pour arréter le processus
mental. Certains exercices respiratoires sont aussi tres utiles pour
réussir a méditeparce gu’ils permettent au mouvement
respiratoire d’étre régulier et lent. Les mouvements de la
respiration et du mental sont aussi intimement reliés.

Que devrions-nous contempler ? Devrions-nous avoir
différents objets de contemplation a chaque fois ? Devrions-
nous imaginer une image eatles deux soails ?

L'objet de la contemplation peut étre n'importe quel nom, forme

197



Chapitre 5 Méditation et contemplation

ou idée vers lequel nous nous sentons particulierement attirés.
Le motOm est un mot mystique trés puissant. Il peut étre
contemplé entre les deux sourcils,ga chakrale japade
Ompeut aussi étre récité mais, pendant cette pratique, le mot
Omdoit étre répété au centre du cceur et, en méme temps, ce
son doit étre entendu mentalement dans ce centre.

Qu’en est-il de la concentration au cemntfu nombril ?

Se concentrer sur ce centre est dangereux, a moins que les
chakrassupérieurs soient suffisamment purifiés et développés.
Cela peut éveiller d’'une maniere abrupteilana shaktiet
aggraver le désir sexuel ou la tendance a la colére et a la violence.
Quand on est suffisamment avancé sur le chemin spirituel et que
I'on a atteint le contréle de son mental et de ses sens, il N’y aucun
risque a se concentrer sur ce centre.

Pratiquer le mantra au centre du cceur et visualiser une
forme divine au niveau de lajna chakra est une approche
trés scientifiqgue

N’est-il pas vrai que SiRamana Maharshi ne diffénciait

pas, comme vous le faites, la concentration au niveau de
I'ajna chakrgpour la méditation et la pratique dapaau
centre du coeur ? llecommandait aussi jJapa

L'approche de Ramana Maharshi était celle de I'investigation du
Soi. Nombre de personnes interprétent son enseignement comme
une approche analytique, consistant a analyser et séparer le
véritable « Je » de I'ego et du monde objectif, bref une sorte de

198



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

pensée analytique. Pour ma part, je pense qu’il recommandait
de renverser la direction de notre attention et de contempler le
vrai « Je » au centre du cadun’insistait pas sur l@pa, mais
n'empéchait personne de le pratiqular’était pas uradvaitin
comme les védantimaodernes. Il parlait comme uishi des
Upanishadsll composa méme des hymnes de louange au
Seigneur Shiva

Pratiquer lenantraau centre du cceur et visualiser une
forme divine au niveau dedina chakraest une approche tres
scientifique. Il'y est fait allusion dans Mga Sutrasle Patanjali,
mais pas d’'une maniéere explicite. C’'est mon observation basée
sur ma propre expérience. C'est pourquoi j'insiste sur ce point
devant tous ceux qui veulent se concentrer sur un mot ou sur
guelgue forme divine.

1. La méthode négative :
la pratique de l'arrét et du rejet

« La méthode négative de concentration spirituelle est assez simple
a comprendre. Toutes les émotions, humeurs, idées qui s élévent de
[intérieur de nous-méme ou toutes les impressions provenant des
pensées et des suggestions qui viennent de [extérieur ou de [esprit
universel sont a rejeter et 4 écarter dés leur apparition.
Simultanément, il est nécessaire d"observer attentivement que ce
“rejet” ou cet ‘arrét” se poursutt sans interruption et que la partie
active ne se laisse entrainer par aucune penseée, volonté ou sentiment
autre que [idee du simple “arrét " ou du “rejet . [...] Au stade
Jinal /... ], seule la Conscience brille dans sa pureté immaculee /.. ./

Cest un état de paix et uniguement de paiy; »
— L Art de la Réalisation

199



Chapitre 5 Méditation et contemplation

Ne vous identifiez pas avec les pensées et rejetez-les
immédiatement

Comment arréter les pensées et leurs contradictions ?

Il existe de nombreuses méthodes pour arréter les perigges. L
d’entre elles consiste a ne pas s'identifier & une pensée et a la
rejeter lorsqu’elle survient. C’est la méthode négative pour rendre
le mental silencieux, libre des pensées. On doit s'agsgrder

son mental et rejeter toute pensée qui vient a I'esprit. Le mental
devient silencieux lorsqu’il est libre de tous les sentiments,
émotions et pensées. Quelles pensées viennent a vous et
pourquoi ? Elles viennent du fait de vos attachen&ints, vous

devez réduire vos attachements et les éradiquer lentement et
graduellement.

Que sont les attachements ?
Quand vous vous asseyez en méditation, des pensées de
personnes vivant au Sri Lanka vous viennent-elles a I'esprit ?

\Vous n’en n'avez pas, car vous n’étes nullement attaché a ces
personnes.

200



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

2. La méthode positive :
la pratique de la concentration sur une forme
divine,
un nom divin ou une idée concernant le Divin

La nécessité de se concentrer sur une seule forme, une
seule idée ou un seul nom

N’est-il pas ecommandé de méditer sur la vacuité plutdt que
sur une image qui est elle-méme une création du mental,
alors que le but est d’atteinelta tranquillité du mental ?

Il esttrés difficile de se concentrer sur la vacuité. Le mental est
occupé en permanence avec des noms, des formes et des idées.
Il est plus facile pour le mental de se concentrer sur une forme,
un nom ou une idée. Pensez-vous que les noms, les formes et
les idées sont la création de votre mental individuel ? Si vous le
pensez, vous vous meprenez. |l est vrai que le but est de libérer
le mental de tous les noms, toutes les formes et toutes les idées.
Sivous pouvez le faire directement, c’est biéus n'avez pas
besoin de méditer sur un nom, une forme ou Wk&es, vous
pouvez entrer directement smamadhiMais c’est plus facile a

dire gu'a faire. Quand vous vous asseyez et fermez les yeux, de
nombreux noms, formes et idées vous viennent a I'esprit.

S'il vous plait de méditer sur ce que vous appelez la vacuité
ou le vide, vous pouvez le faire. Personne n'y verra d’objection.
Demeurez de plus en plus dans cette vacuité. Cela vous conduira
a la Réalisation du Soi. Le probleme est de savoir comment se
débarrasser des images. Lorsque vous étes assis avec les yeux
fermés, votre mental est comme un supermarché. N'eas-il p
rempli de quantité d'images, de noms, de formes et d'idées ?

201



Chapitre 5 Méditation et contemplation

Se concentrer sur une image, une forme, une idée ou un nom
n’est qu’'un moyen pouultimement, se débarrasser de toutes
les images. Si vous n'avez pas besoin du support d’'un nom, d'une
idée ou d’'une forme pour vous concenteast tres bien. Il est

dit qu’'un mental vide est I'atelier du démon. Mais il peut aussi
étre l'atelier de Dieu.

Qu’est-ce que le démon ? Commemionnaite qui travaille

en nous, Dieu ou le démon ?

Je n'ai jamais vu le démon. Il est dit que le démon est un esprit
mauvais, l'incarnation de toutes les tendances mauvaises. Il y a
un dicton disant qu’'un mental vide est I'atelier du démon. Cela
signifie que, lorsque le mental n’'est pas occupé, il a habituellement
des idées mauvaises et destructrices. Sur le chemin de la
Réalisation de Dieu, le mental doit étre vidé de toutes les pensées ;
alors seulement, il devient I'instrument de Dieu. Il est aisé de
discerner qui travaille en soi. Si les pensées sont destructrices, si
vous pensez du mal des autres et si vous projetez de blesser
autrui, cela signifie que vous étes l'instrument du démon. Si vous
pensez du bien de tous et de chacun, cela signifie que votre
mental est I'atelier de Dieu.

Concentration sur une forme divine

Pendant la méditation, on ne devrait s'attacher qu’a une
seule image

Hier, vous m’avez dit que je ne devrais pas m'ggéer aux
visions que j'ai. Le principal mbléme est que, parfois, je
vois mon Bien-Aimé Krishna. S’il vous plait, dites-moi
comment je peux écarter mon Seigneur hors de mon champ

202



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

de vision ? J'ai eu aussi des visions de Bhagavan Shri
Chandraji, tiois ou quate fois. De telles visions ne denenir

pas plus de quelques minutes. S'il vous plait, faites-moi savoir
ce que je devrais faar

Les visions de saints, de sages et delkhiaviennent aux
chercheurs tres sinceres et trés avances. Elles surviennent pour
changer quelque chose ches&lhakal'impact de telles
visions se ressent tres profondément dans le subconscient et elles
sont des plus exaltantes. Les chercheurs ordinaires n’ont pas de
telles visions, méme s'ils le désirent oufsefent de les obtenir
Pendant la méditation, I'attention devrait étre fixée
uniguement sur une forme ou une image divine. Si, pendant la
méditation, les formes continuent de changer toutes les quelques
secondes ou minutes, cela divise la conscience et la concentration
ne survient pas. Pendant la méditation, on ne devrait s’attacher
gu’a une seule forme ou idée divine, ou a un seul nom Touih.
d’abord, 'image divine de nottshtadevrait devenir stable dans
le mental pendant une longue période au niveauajeal’
chakra. Aprés cela, on atteint un stade ou I'image divine
demeure dans le mental pendant plus de deux heures sans
interruption. Il existe alors une technique permettant de
transcender ce stade et d’entrerrervikalpa samadhi.
Normalement, quand le chercheur est apte a entrer dans,cet état
I Ishtaelle-méme retire sa forme et conduit le dévot jusqu’au
nirvikalpa samadhiDans ce cas, la technique pour transcender
la forme divine n’a pas besoin d’étre utilisée. Dans certains cas
spéciaux, le besoin d'utiliser cette technique se fait séatis
devriez continuer a vous concentrer sur la forme divine de vot
Ishta. Pendant la méditation, une seule image devrait étre
considérée. Cela est nécessaire pour la concentration.

203



Chapitre 5 Méditation et contemplation

Concentration sur un nom divin (japa)

« Ce monde, avec tous ses charmes et ses tentations, n a plus aucune
valeur pour celui qut goiite, ne serait-ce qu une fois, a la douceur
du Nom divin. »

— Joyaux spirituels
Le japa est une méditation dynamique

Est-ce que la pratique sinedujapa(la récitation duGuru-
mantrg conduit a la méditation ? La méditation est-elle
nécessag pour obtenir la paix ?

Le japalui-méme est une sorte de méditation. Une méditation
dynamique. Il conduit a I'expérience spirituelle ultime. La paix
de la vie quotidienne peut étre obtenue par la réflexion et en
S’ajustant aux circonstances; mais la paix qui dure a jamais est
le fruit de la Réalisation. La récitation Guru-mantraavec une

foi totale et un engagement complet conduit a la plus haute
méditation et a la Réalisation du Divirpljectif dumantra japa

est de se souvenir du Divin au moyemahntraavec un coeur
empli d’'amourLa pratique dunantra japapermet de fixer plus
aisément son mental sur le Divin. toantra japapurifie aussi

le subconscient du chercheur

Le japa est un moyen puissant pour nettoyer le
subconscient

La paix ou I'absence de tension du mental conscient n’est que
le début. Un travail supplémentaire est nécessaire pour nettoyer

le subconscient, dans lequel demeurent les racines de la

204



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

personnalité. Lgapaest une des techniques les plus efficaces
pour purifier le subconscient/dmour pour I'Infini, pour
IImmortalité et pour l&/ie éternelle est inhérent a tout étre. Méme
un insecte ne veut pas moutia Vie éternelle ne peut étre
réalisée que grace a la Réalisation de notre Nature éternelle et
essentielle. Le travail sur le subconscient est méme plus important
gue le simple apaisement du mental obtenu grace a telle ou telle
technique.

La répétition se retrouve dans chaque événement et
mouvement de ce monde. japaest une technique permettant
d’atteindre le subconscient par la répétition d’'un mot ou d’une
idée.

\oulez-vous d& que lgapaest la méthode la plus efficace
pour travailler sur note subconscient ?

C’est la répétition d’'une suggestion au moyen d’'un mot ou d’'un
mantraqui permet a cette suggestion d’entrer profondément dans
le subconscient. Le processus de la répétition est le secret du
monde. [état de velille, 'état de réve et I'état de sommeil profond
se repétent continuellement dans votre vie. Le jour et la nuit, les
saisons, la circulation sanguine, les mouvements respiratoires et
le mouvement des pensées, tous impliquent la répéfiiusi,
I'arbre donne des fruits qui produisent des graines et, de ces
graines, jaillit un nouvel arbre’dau de la mer s’évapore vers le
ciel, devient nuge et retourne sur la terre et dans la mer sous
forme d’eau. Ce processus se répete encore et evicosane
pouvez concevoir aucun systeme dans lequel la répétition n'existe
pas. Donnez-moi un exemple dans ce monde de quelque chose
gui ne se répéte pdfut mouvement dans votre corps se répéte.
Ainsi en est-il dans l'univers tout entigbtre vie se transforme

205



Chapitre 5 Méditation et contemplation

uniquement lorsque votre subconscient change. Pour atteindre le
subconscient, la répétition d'un mot ou d’'une idée est la méthode
la plus aisée. Lasshisont fait d'importantes recherches et ont
découvert la technique gapaou de la répétition comme un
moyen pour arréter le processus mental, condition indispensable
pour entrer esamadhi.

La pratique du japa: les différents stades
Pouvez-vous me guider dans la facon de Eimantra?

Au premier stade de la pratique,n@ntradoit étre récité
mentalement en gardant son attention au milieu de la poitrine ;
en méme temps, vous devez écouter mentalement cette récitation.
Durant ce premier stade, vous devez donc faire deux choses en
méme temps : répétenmtaantraet I'écouter L'attention doit étre
maintenue au niveau du centre du caamme Si vous répétiez

le mantraet I'entendiez au milieu de votre poitrine.

Apres une longue et réguliére pratique, la récitation devient
progressivement automatique et spontanée. Elle est prise en
charge par le subconscient. Une trés longue pratigjapédu
répété consciemment est nécessaire pour le faire entrer dans les
profondeurs du subconscient. Lorsque la récitation se fait sans
aucun effort, alors vous avez simplement a écoutanldra
répété par le subconscient. C’est le second stade, celyapa le
se poursuit sans effort et ou vous écoutez simplemeatriga
au centre du cceu€C’est ce que I'on appellajapa-japa
L’ ajapase fait sans &rt et sans étre mécanique : c’est une
répétition consciente d’'un nom divin. A la base de la pratique
dujapa,il y a une science et une psychologie profondempa

206



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

est pratiqué dans toutes les religions du monde, sans exception.
Au stade suivant, lenantra disparait et seule sa
signification est ressentie par votre personnalité tout entiére : les
vibrations dumantraont imprégné toutes les cellules de votre
corps-mental. Lorsque vous étes dans cet état, toute personne
ouverte et capable de concentrer totalement son esprit peut
écouter et ressentir la vibration shantrasi elle touche votre
corps.Votre corps-mental est clggrde la vibration dmantra.
Vous vivez alors dans un état de grande félidlttis étes
totalement absorbé a l'intériejouissant de cette félicité. Dans
certains cas, celui qui pratique et qui se trouve dans cet état peut
perdre le contrdle de son corps et ne plus pouvoir rien faire ; ou
bien, s’il marche, il peut tombeZet état est appaidahabhava
Un jour ou il se trouvait dans cet état, Ramakrishna perdit le
contrble de son corps, tomba et se fractura un bras. Quand vous
atteignez cet état, vous perdez completement la conscience du
corps-mental. Quelgu’un doit donc étre la pour prendre soin de
votre corps. S'il N’y a personne avec vous pour en prendre soin,
votre corps peut méme mourir au bout d’'un certain temps, parce
gue vous étes incapable de vous alimetitgra des stades
ultérieurs plus élevés, mais ils n'ont pas besoin d’étre décrits. Si
VOUSs pouvez atteindre cet état, cela représentera un trés grand
accomplissemenoir vous.

Récitez lemantra et écoutez-le en méme temps

Lorsque j'essaye de méditer comme vous me 'avez conseillé,
en me concentrant sur le cgesains penser (ce qui n’est pas
facile), la répétition dumantracommence. Que devrais-je
faire alors ? Dois-je répéter Imantraen estant concentré

207



Chapitre 5 Méditation et contemplation

sur le cente du coeur ou dois-je i@ter lemantraet essayer
de rester sans penser ?

Si le mantrase manifeste durant la méditation, écoutez-le
simplement mentalement, sans peridel’arrétez pas. Mais s'il
s'arréte de lui-méme alors, tres bien : gardez votre attention fixée
sur le centre du cceur et observez sans pevisés si vous
pratiquez la récitation dmantra,ne l'arrétez pas, récitez-le et
eécoutez-le en méme temps. Si vous faites cela, il vous sera plus
facile de rester sans pens&tre mental tout entier sera absorbé
dans la répétition donantraet son écoute. En fait, la pratique
dumantra,dans la méthode décrite ci-des®st d’'une grande

aide pour arréter le processus mental.

La répétition consciente dumantra est difficile

Répéter lemantran’est pas difficile, c’est le répéter
consciemment et avec douceur qui est difficile. Cela nécessite
vigilance et foi dans Imantraet Dieu. Prenez-vous plaisir a
entendre le nom de X et a penser a Mo@s y prenez plaisir
parce que vous lI'aimez. De la méme maniére, lorsque vous avez
de I'amour pour Dieu, vous prenez plaisir a répéter et a entendre
Son nom, vous ressentez de la joie a parler de Lui ou a entendre
des propos sur LuMous ne pouvez aimer ce que vous
considérez comme futile ni prendre plaisir & y pexeas pensez

a @ qui a une grande importance pour vous ou a ce que vous
aimez\Mous pouvez aussi penser a quelque chose ou a quelgu’un
dont vous avez peuCertaines personnes se souviennent de Dieu
par crainte. C’est mieux que de ne pas se souvenir du tout de
Dievu.

208



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

L'utilisation du mala
Poumuoi lemalaposséde-t-il cent huit grains ?

Il'y a cent huit grains dansieala mais lorsque vous comptez
le nombre de récitations d’unantrafaites a I'aide d’'umala,
VOuUS n'en comptez qu’une centaine poumata Ainsi, Si vous
avez a réciter umantramille fois, vous devez faire dixalas
dejapa,compte tenu du fait que, huit fois, votre mental a erré
durant une fraction de seconde pendant votre récitatigpau
avec lemala Lorsque je comptais le nombrerdalasdurant

les années cinquante, javais I'habitude d'utilisematade mille
guatre-vingts grains. Cela signifie qu'un gramalacontient dix
malas.ll y a nécessairemenh certain nombre de grains dans
unmala.S’il en comptait deux cents, demanderiez-vous pourguoi
deux cents grains ?

Conseils pour différentes pratiques dujapa

Est-il nécessa@ de pratiquer un seuhantraou plusieurs
mantragpeuvent-ils ét utilisés ?

Il est nécessaire de ne pratiquer qu’un seamitra ou un seul

nom de Dieu pour la concentration. Cependant, pour chanter les
louanges de Dieu, on peréciter plusieurs noms. On devrait
considérer avec un égal respect et adorer tous les noms de Dieu.
Mais, pour la concentration, on ne devrait pratiquer qu’un seul
nom, qu’un seuinantra.

Pourguoi ne devrions-nous pas répéterniantraavec la
respiration ?

209



Chapitre 5 Méditation et contemplation

On ne devrait pas pratiquermentraavec la respiration tout

en fixant son attention au niveau du nombril. Le centre de la
pratique respiratoire se situe au niveau du nombril, qui est la
source duprana Si vous pratiquez Igapa associé a la
respiration en gardant votre attention au niveau du nombril, cela
peut stimuler votre énergie vitale a un point tel que cela peut
devenir désastreux pour vosadhana.

Est-il possible de pratiquer des méthodes difiées selon
les heues de la journée et de se concensur les cenéis
appropriés ?

Le japadoit étre pratiqué au niveau du centre du cqelervous

le fassiez le matin, 'apres-midi ou le sdia pratique en vue
d’atteindre I'état sans pensées devrait aussi étre faite a ce niveau.
La concentration sur le centre du coeur peut vous amener a
entendre l& son silencieux (anahata nadpou a atteindre I'état

sans penseées.

Est-il ecommandé de réciter ieantraa haute voix ?

Si vous étes assis tout seul, vous pouvez récitaralatra
oralement. Mais ne le faites pas si vous étes assis pour pratiquer
avec d’'autres personnes.rbantrarécité mentalement nécessite
plus d’'attention et de vigilance. Il est plus facile de se comrentr
sur lemantras'il est récité oralement, mais, socialement, ce n’est
pas conseillé. Pour les novices, il est mieux de réciteatdra

a haute voix tout en étant assis seul dans un endroit isolé.

Lorsque le pocessus mental s’adte, lejapa s’arréte-t-il
aussi ? N’est-il pas une pensée ?

210



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

Le japane nécessite aucune pensée. D’autre part, un de ses
objectifs est d’arréter le processus mental. Dans la pratique du
japa, vous devez seulement récitemantramentalement, en
demeurant vigilant ; vous pouvez également le réciter dans le
langage du coeumais, dans les deux cas, la pensée n'est
aucunement requise.

Dans le « langage du cceur » jd@adevrait-il éte pratiqué
en ressentant le méme sentiment continuellement ?

Aucunbhavane demeure plus d’une fraction de seconde. Pour
demeurer dans un méme sentiment, vous devez le rélgter

est de méme pour le processus mental : aucune pensée ne peut
durer plus d’une fraction de seconde. Pour maintenir une pensée,
vous devez la répétez encore et endareune pensée ne peut
subsister par elle-méme, & moins que vous ne vous identifiiez a
elle, en la chérissant ou en la détestant.

Si vous écoutez lemantra, le japa ne deviendra pas
mécanique

Lorsque je pratique I@pa mon mental se met soudainement
a vagabonderJe commence a penser a quelque chose
d’autre. Que puis-je faie pour éviter d’'ée ainsi distrait
durant monjapa?

Lorsque vous pratiquez |apa, une partie de votre mental
s’évade et commence a penser a quelque chose. C’est pour
dépasser ce probleme que je vous ai conseillé de pratiquer le
japaet d’écouter en méme temps mentalement sa récitation. Si
vous pratiquez I@pade cette maniere, la partie de votre mental

211



Chapitre 5 Méditation et contemplation

qui vagabonde se consacrera a I'écoutaadntraet vous serez
capable de vous concentrén outre, Igapa ne deviendra pas
mécanique.

Est-ce que I'on peut pratiquer j@pales yeux ouverts et avec
la lumiere allumée ? Lorsque je pratiquejépa, je gade les
yeux fixés sur une photo du Seigneur Krishna.

Le japapeut aussi étre fait les yeux ouverts mais, dans ce cas,
lorsque vous voyez certaines choses, votre mental peut
commencer a penser a ces choses. Il est donc préférable de
garder les yeux fermés pendarjblea sauf si, pendant japa

ou la méditation, vous sentez le sommeil véniec les yeux
fermés, la tendance a s’endormir s’accroit. Si vos yeux sont clos,
cela ne fait pas beaucoup de différence que la lumiére soit allumée
ou non. Il est mieux de ne pas compter le nombre de répétitions
lorsque vous faites japa,a moins que vous accomplissiez un
anushthanaspécifique, dans lequel le comptage doit étre
effectué.

Je ne commnds pas tres bien l'utilité domala Pouiquoi
devrions-nous compter pour Dieu ?

Si vous neeassentez pas le besoin d’utilisermala vous ne
devriez pas en utiliser un. Certaines personnes trouvent plus facile
de se souvenir du Divin avec l'aidemala Certains bouddhistes
tibétains utilisent un moulin a priéres a la placendila Vous
pouvez utiliser tout ce qui peut vous aider a vous souvenir du
Divin. Et, si vous comptez, cela ne met pas Dieu en colere !

212



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

Méme le japa répété d’'une facon mécanique n'est pas
complétement inutile

Y a-t-il une quelconque utilité a répéter heantra
mécaniguement ?

La répétition dumantrapeut devenir mécanique, mais, dans les
profondeurs de la conscience, la foi damadatrademeure
Ainsi, méme Igaparépété d’une facon mécanique n’est pas sans
utilité. Seul le mental conscient a cessé de travailler ou devient
distrait, mais le subconscient continue de travaillemment
respirez-vous ¥ous ne respirez pas consciemment ni
volontairement. C’est le subconscient qui contréle et régule le
processus de votre respiration. De la méme facon, la répétition
du mantraest faite par le subconscient. Il travaille sur votre
personnalit@t I'affecte en dépit du fait que vous n’en étes pas
conscient. Mais si vous demeurez vigilant et conscient pendant
la pratique dyapa, vous pouvez, en ayant foi en lui, y prendre
plaisir. C'est la diférence. Sinon, Impaagit de lui-méme au
niveau subconscient, méme si fheantra est répété
mécaniquement.

Le temps approprié pour pratiquer la méditation, le japa
et le sankirtan

Est-ce que la méditation etjEpasont censés &ipratiqués
dans cet aire ? Quelle impdance cela a-t-il de méditer
d’abord ?

Avantde commencer lgpa, on doit étre tres humble, ouvert
et réceptif. Lgapafait descendre (ou monter) I'énergie divine

213



Chapitre 5 Méditation et contemplation

gue I'on doit étre en mesure d’apprécier ou d’absotbest

vrai que, tét le matin, le mental est plus tranquille et dispos, aussi
est-il plus approprié de pratiquer alors la méditation plutét que
le japa.Le japadevrait normalement étre pratiqué au milieu de
la journée, et Isankitan le soir Cela dépend du niveau spirituel

et des occupations de la journée.japa est une sorte de
méditation dynamiquéous deux, méditation gipa, conduisent

au silence s'ils sont pratiqués correctement et assidiment.

Lorsque toutes les cellules de votre corps sont imprégnées
par la vibration du mantra, il n'est plus possible de penser

Il est évident que le meilleyampaest celui qui est pratiqué
avec concentration et dévotion, mais il estammandé de

le pratiquer continuellement. Y a-t-il autant de bénéfices a
effectuer lejapa « semi-consciemment », par exemple en
marchant ou en faisant d’awgs choses ?

Lorsque vous étes engagé dans une quelconque activité, une
partie de votre mental demeure absorbée dgapdeVous
savez, la partie consciente du mental est un niveau tres superficiel
de ce dernierLe pouvoir du subconscient est dix fois plus
puissant que celui du mental conscient. $ap&a est pris en
charge par le subconscient, vous n'avez a faire aucun effort pour
le pratiquerC’est ce que I'on appellgapa-japa.Le mantra
possede son propre pouvdue vous répétiez lmantra
consciemment ou semi-consciemment, ses vibrations influencent
votre personnalité.

Lorsque I'on médite sur une idée jdpase poursuit parfois
sans effar. Comment sépar ces deux pratiques ?

214



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

Concentrez-vous sur 'une d’elles, soigpa, soit la méditation.

De plus, comme un des objectifs @ypa est d'arréter le
processus mental, si vous continuez de penser pendant la pratique
du japa, cet objectif n'est pas atteiritorsque chacune des
cellules de votre corps est imprégnée par la vibrationahirg

il n’est plus possible de penséotre attention tout entiére est
absorbée dans la vibration chantra.

Le mantra rameéne a la surface ce qui est enfoui dans le
subconscient

Quelqguefois, aprés une longue pratiqugajug des pensées
négatives émgent. Pouguoi en est-il ainsi ?

Le pouvoir dumantraramene a la surface tout d’abord ce qui
est enfoui dans le subconscigxinsi, si des pensées négatives
s'élévent pendant fapa,on ne devrait pas en étre effrayé. A
titre d’exemple, si vous commencez a balayer une piéce, la
poussiére qui y est déposée commencera a voler dans la piéce.
Cela ne devrait pas vous faire peur et vous ne devriez pas vous
arréter de alayer Le pouvoir dumantradétruira ces pensées
négatives apres les avoir fait remanter

Qu’est-ce qui ne va pas chez moi ? desens de I'ennui si
je n'utilise gu’un seumantra

Lorsque vous entendez le nom d’une personne, cela vous rappelle
cette personne. Si vous entendez le mot « chaise », l'image d'une
chaise vous vient aussitot a I'esprit. Si vous entendez le mot
« Osho », 'image de Rajneesh surgit dans votre esprit. Devrais-

215



Chapitre 5 Méditation et contemplation

je vous appeler par différents noms ? M’adresser a vous avec
un seul nom ne m’ennuie pas. Une mere prend plaisir a appeler
son enfant par son nom ou méme a entendre ce nom.
L’association de ce nom avec votre bien-aimé est créée dans
votre mentalAlors comment cela peut-il vous ennuyer ? Si vous
aimez celui dont vous répétez le nom, vous ne vous ennuierez
jamais Au contraire, vous prendrez plaisir a I'appeler par son
nom.Vous ne ressentez de I'ennui que si vous réciraaldra

sans amour

Prendre plaisir a la récitation du mantra

Ma récitation du nom divin est mécanique et dépourvue d'un
profond sentiment.

Ce n’est que lorsque vous entrez en relation avec le Divin que
vous pouvez prendre plaisir a la récitation du nom divin. En outre,
vous éprouverez aussi du plaisir si quelgu’un d’autre répéte le
nom divin. Lorsqu’une mere entend le nom de son enfant ou
lorsqu’un amoureux entend le nom de sa bien-aimée, son cceur
tressaille de maniéere unique. Lorsqu’une mere entend le nom de
son enfant, son visage change.

J'ai lu quelque part qu'on demanda un jour a des étudiants
d’écrire un essai sur le miracle qu’accomplit Jésus lorsqu’il
transforma I'eau en vin. Presque tous les étudiants écrivirent de
trés longs essais, faisant I'historique, donnant des détails et la
signification de ce miracle. Un des étudiants demeura assis sans
bouger ne faisant et n’écrivant rien, absorbé en lui-méme.
Lorsque le temps imparti fut sur le point de se termihgerit
son stylo et écrivit une seule phrase "'eall reconnut son Maitre
et rougit ! » [étudiant eut le premier prix.

216



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

Il est mieux de réciter le nom de Dieu avec amour

Comment faie pour que la pratique habituelle gapasoit
constamment porteuse de sens et de fruits ?

Le japa se fait sans effort lorsqu’il est pris en charge par le
subconscient. N'importe quelle activité, répétée continuellement
pendant une longue période, est prise en charge par le
subconscient et devient une habitude. Il est préférable de réciter
le nom de Dieu ou umantraavec amourCela n’est possible

gue si vous ressentez de I'amour pour la déité dont vous récitez
le nom. Si vous n’étes pas profondément attaché a la déité dont
vous récitez le nom quotidiennement pendant un long laps de
temps, cette répétition engendrera graduellement en vous de
Famour pour elle.

Le mantra japaest un moyen de tomber amoureux de Dieu

Je ne connais pas grand-chose surrtemtras Aussi, pour
expérimenter lgapaen méditation, je médite sur l'idée de
'amour. Est-ce suffisant ?

Il vaudrait mieux que vous ajoutiez I'adjectif « divin » au mot
amour pour en faire I'expression « Amour divin », parce que, en
Occident, le mot « amour » est des plus galvaudés. Le plus
souvent, il y est associé a la luxure. Si vous ajoutez I'adjectif
« divin », cela vous rappellera le Divin.

Est-ce la méme chose d’utiliser omantraou de contempler
I’Amour divin ?

217



Chapitre 5 Méditation et contemplation

Le mantra japaest aussi un moyen pour tomber amoureux de
Dieu. Si vous vous souvenez constamment de Dieu a travers un
nom, vous tomberez finalement et invariablement amoureux de
Dieu. Quelle que soit la chose a laquelle vous pensez ou dont
VOus vous souvenez continuellement, vous devenez attaché a cette
chose, a cette personne ou a cette situatiofagaeest une
répétition. C’est un fait psychologique que la répétition constante
d’une quelconque idée (chaque mohmantraestassocié a une

idée) transforme votre mental, vos conceptions, votre vie ainsi
gue ses valeurs.

Y a-t-il une quelconque utilité a répéter smantratout le
jour, mais d’une fagon mécanique ?

La pratique dyapaest basée sur une tres profonde psychologie.
Oui, méme si leantraest pratiqué mécaniquement, il est utile.
C’est endut cas mieux que de ne faire aucune pratique spirituelle.
Mais lejapa effectué avec attention ou avec coeur est une
technique trés efficace non seulement pour entreamadhi,

mais aussi pour transformer sa vie. Dans la pratique de I'hypnose,
VOUS VOUS asseyez et vous répétez simplement les mots : « Je vais
m’endormir je vais m’endormir... ». Cette répétition provoque
'endormissement. Leamadhiest aussi un sommeil provoqué,
mais d’'une catégorie différente.

Ce qui est important est de réciter Son nom avec amour
et confiance

Lorsque je commence japa j'hésite toujours sur la juste
prononciation du nom de Jésus : Jésus esh¥ua ? Est-ce
gue je peux aussi ajouter le nom de saankfarie ?

218



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

Récitez Jésus oleshoua. Ce n’est pas important. Récitez Son
nom avec amour et confiance, voila ce qui est important. Il n'y a
aucun mal & ajouter le nom de sa mere, M&es pouvez
ajouter ce nom quand vous pratiquezalea, ce qui donne

« Jésus, Fils de Marie ».

Lorsqu'il y a transformation dans le subconscient

Y a-t-il des signes particuliers que I'on peut observer lorsque
le mantraatteint le subconscient pour le nettoyer et le
purifier ?

Votre mental conscient est I'instrument de votre subconscient.
Lorsqu’il y a transformation dans le subconscient, le mental
conscient commence a travailler d’'une facon différente et votre
comportement change aussi. Non seulement vous I'observerez,
mais vos proches aussi seront a méme d’observer la
transformation de votre vie.

Comment pouvons-nous savoir que nous avons reéalisé le
pouvoir dumantra?

Lorsque le pouvoir dmantraest éveillé, vous le ressentez de
différentes maniéres. Il peut vous donner des pouvoirs
extraordinaires, il peut vous donner une paix inébranlable dans
des conditions défavorables, il peut élargir votre vision, il peut
vous permettre d’avoir le contréle de vos pensées et vos
émotions. Et, finalement, il vous permet de réaliser votre Nature
éternelle.

Poumuoi difféeentsmantras? Révelent-ils diffénts aspects
de Dieu ?

219



Chapitre 5 Méditation et contemplation

La pratigue de différenteantrasagit de différentes manieres
pour atteindre le méme lieu. Certaines personnes utilisent aussi
le pouvoir dumantrapour des gains temporels.

La pratique du japa: différents résultats selon les
différentes motivations

Il semble que 8japavienne facilement a certaines personnes
alors que, pour d’'autrs, aprés des années et des années de
pratique, lejapan’est pas enca spontané. Y a-t-il une
explication a cela ?

Toutes les personnes ne pratiquent pgpaavec la méme
intention. Certaines le pratiquent comme un rituel, d’autres pour
la réalisation de certains désirs matériels. Certaines le pratiquent
pour leur propre purification et d’autres pour diverses
motivations, et le résultat est en accord avec leur intention.

Il'y a quarante ans de cela, un riche monsieur sikh vint me
voir. Je séjournais a Delhi chez un fidele pour quelques jours. I
me dit : « Ma mere pratique continuellemerjajea, répétant
WaheGuu, WAheGuu tout au long du jour depuis des années
et des années, mais cela ne I'a pas changée du tout. Elle se
trouble pour des choses insignifiantes et se laisse facilement
envahir par la colére. Elle reste trés attachée a de petites choses,
plus que nous qui ne nous souvenons pas de Dieu régulierement.
Si un enfant casse une tasse, elle est dans tous ses états. » Il
demanda : « Pourquoi la pratique de la répétition du saint Nom
pendant de si nombreuses annees ne I'a-t-elle pas changée ? Elle
devrait avoir atteint un trés haut niveau. Elle devrait méme avoir
réalisé Dieu, puisqu’elle a pratiqué jigpa du saint Nom

220



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

régulierement et continuellement pendant plus de soixante ans.
Mais elle semble étre la méme personne qu’il y a soixante ans.
Cela nous rend plus que dubitatifs quant a I'efficacité de la
pratique dyapaet du souvenir de Dieu. Elle nous dit de nous
souvenir de Dieu, mais, en voyant qu’elle n’a pas atteint la paix
par le souvenir de Dieu pendant plus de soixante ans, nous n'avons
pas foi dans I@pa. Parfois, nous nous interrogeons méme sur
I'existence de Dieu. Pourriez-vous, s'il vous plait, nous expliquer
la pratique dyapa et son efficacité ? » Je souris et lui dis : « S'il
vous plait, retournez chez vous et demandez a votre mére
pourquoi elle pratique lapa,ce qu’elle veut atteindre par cette
pratique du souvenir de Dieu, et pourquoi elle répéte le nom de
Dieu depuis plus de soixante ans. Puis, revenez me voir et je
répondrai a votre question. »

L’homme avait de nombreux grands magasins de nettoyage
a sec a Delhi et gérait une affaire tres florissante et qui marchait
fort bien. Naturellement, il était trés occup@ssi ne revint-il
me Vvoir gu'aprés une semaine au moins. Je lui demandeez« A
vous demandé a votre mere pourquoi elle a répété le nom de
Dieu et s’est souvenue de Lui pendant plus de soixante ans ?
Dans quel but et avec quelle intention a-t-elle répété le nom de
Dieu ? » Le monsieur me répondit : « Ma mere m'a“d¥lon
maxri, ton pére, est mort lorsque javais seulement vingt-cing ans.
Javais deux fils, toi et ton frére, qui aviez alors un et trois ans.
Je n’avais ni argent ni maison. Je n’avais pas recu une éducation
gui me permette de trouver un travailissi, j'ai pris refuge en
Dieu et jai travaillée comme domestique. J'ai commencé a
pratiquer lgapaet a appeler Dieu pour qu’ll me vienne en aide.
Je voulais que mes fils soient extrémement bien éduqués et
deviennent riches. Pour cette raison, j'ai commencé a pratiquer
le japaet a appeler Dieu régulierement. Dieu est trés bon et ||

221



Chapitre 5 Méditation et contemplation

réalisa mon réve/ous étes tous les deux tres instruits et tres
riches. Je remercie Dieu et maintenant, quand je pratifppale

je prie et appelle Dieu pour votre protection et le bien-étre de
mes petits- enfants»

Je lui dis : « dus voyez, vous étes riche, vous étes éduqué,
vos enfants sont bien installés. C’est le résultat des priéres de
votre mere et djapagu’elle a pratiqué pendant plus de soixante
ans. Cela n’a pas été inutile. Si elle avait pratiqispl@pour
sa purification et pour la Réalisation de Dieu, elle les aurait aussi
atteintesVous n’obtenez que ce que vous demandez. Si vous
priez pour des réalisations matérielles, Dieu vous les accorde ;
si vous priez pour la Réalisation du Soi, Dieu vous accorde la
Rédisation du Soi. »

Chaque mantra a un pouvoir spécifique

Lorsque nous utilisons un son oumantraavec une tonalité
particuliere, en le dirigeant sur c&ines paties du corps pour
aider ou guérir quelqu’un, travaillons-nous sur le corps
psychique ?

Les mots et les pensées sont intimement liés. Des mots particuliers
évoquent, chez une personne, des pensées et des sentiments
particuliers. Sil'on s’adresse a une personne en la traitant de
voyou, cela évoque en elle des sentiments particuliers. Sil'on
s’adresse a quelqu’'un comme a un gentleman ou comme a une
dame respectable, cela évoque alors des sentiments différents.
Chaquemantrapossede son pouvoir et son énergie spécifiques.

Il existe de nombreux types d&ntras Tel mantrapeut guérir

une personne mordue par un serpent, d’autres peuvent guérir la

222



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

maladie du désir et de I'ignorancBout comme la pensée
possede ses propres vibrationsmantrapossede ses propres
vibrations.

La concentration sur lechakra du cceur est inoffensive pour
le corps physique

On nous conseille de pratiquer jigpaen nous concentrant
sur le chakradu cceurJe viens de subir un pontage. La
pratique duapapeut-elle affecter mon cceur ?

Le cceur physique, qui se trouve du c6té gauche du corps, n'a
rien a voir avec lehakradu cceurCe dernier est localisé juste

au milieu de la poitrine. La concentration swehakradu coeur

n'est pas du tout dangereuse pour les patients opérés du coeur
a condition que cette concentration n’induise pas de tension.
Lorsque vous pratiquez jigpaen focalisant votre attention sur

le chakradu cceur avec un sentiment d’abandon, cela vous
détend et fait disparaitre les inquiétudes qui créent les tensions.
Il est bon pour les patients opérés du coeur de demeurer détendus.
La pratique de la concentration suchlakradu coeur n'aura
aucun effet néfaste.

Les mantras répétés avec amour pour Dieu ne causent
jamais de mal

Pendant la pratiqgue diapa je ressens des douleurs dans
mon corps. D’ou cela vient-il ?

223



Chapitre 5 Méditation et contemplation

Le japa, qui est une des méthodes pour demeurer conscient du
Divin, n'a rien a voir avec de quelconques troubles corporels.
Etre conscient du Divin améne & la détente du mental et peut
méme guérir certaines maladies du corps physique. Il existe des
mantrasparticuliers que pratiquent certaines personnes pour
obtenir des pouvoirs extraordinaires. @emtrasdoivent étre
répétés certains jours, selon des rites spécifiques. Si les méthodes
de répétition de cemantrasne sont pas appliquées
correctement, elles peuvent engendrer des problémes mentaux
et méme physiques chez le pratiquant. Dentelstrasne sont

pas révélés a tout le monde. Mais fiesntrasrépétés avec
amour pour Dieu et pour se souvenir du Divin ne peuvent jamais
faire le moindre mal a qui que ce soit.

La pratique du japa ne sera jamais perdue

A cause de quelques doutes dansetation avec mon Gur
et de mon incapacité a @trun vrai disciple, jeassens
beaucoup d’obstacles dans la pratiquendantra

Il est vrai que, si vous avez foi dangrlantrg il est plus facile
d’éveiller son pouvoir a travers la pratique. La pratique du
mantraconduite d’'une maniére ou d’une autre, avec ou sans
foi, avec ou sans concentration, n’est jamais perdue. Elle aide le
pratiquant, mais tres lentement. En fait, si vous pratiquez le
mantrg c’est qu’il y a en vous une certaine foi, sinon vous ne le
pratiqueriez pas du tout. Si vous continuez la pratiquesthira,

cela enlévera finalement vos doutes et instaurera en vous une foi
totale.

224



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

Concentration sur une idée concernant le Divin

L’investigation ou la recherche du Soi

L'investigation du Soi implique la concentration surune
seule pensée

L'investigation du Soi telle qu’elle est enseignée par le sage
Ramana Maharshi semble étrune méthode de
contemplation indépendante, ou bien peut-elle &nsidérée
comme l'une desdis méthodes décrites dan®\tt de la
Réalisation ?

L'investigation du Soi enseignée par Ramana Maharshi n’est pas
indépendante des trois méthodes de contemplation données dans
le livre L'Art de la RéalisationElle implique la concentration

sur une seule pensée : « Qui suis-je ? », a I'exclusion de toute
autre pensée.

La recherche du Soi dans le/edant
La recheche du Sogést-elle une soe de méditation ?

Oui, la recherche du Soi est aussi une sorte de méditation. En
fait, au début, elle est une réflexion impliquant le processus mental,
mais elle culmine dans la méditation qui conduit finalement a
'expérience du Soi ou de Celui qui vdli¢ Seer La discipline
védantique, telle qu’elle a été systématisée par Shankaracharya,
comprend sept parties : quatre parties extérieures et trois parties
intérieures. Les quatre premiéres parties, qui incluent une

225



Chapitre 5 Méditation et contemplation

discipline sociale et morale, sont d’'une grande aide pour la
pratique des différents membres de la discipline intérieure appelés
shravana, mananat nididhyasana.Le second de ces
membresmananga réflexion), est également appelé recherche
du Soi.

Les védantins modernes, spécialement en Europe, ne
suivent pas les quatre premieres parties. La plupart d’entre eux
ont seulement lu des livres sur\ledantaou assisté a des
conférences données par des guwnsdfkedanta.Certains
pratiquentmananaou la réflexion, mais extrémement peu
pratiquennididhyasana.

Il apparait que lasadhanarecommandée par Ramana
Maharshi — « Qui suis-je ? » — est une réflexiorafan
parce qu’elle implique la logique qui, a son tplarsqu’elle
mdarit, se transforme en I'expérience de Celui qui voit ou du
Soi, qui est le fruit de la méthode négative et de la méthode
du témoin. Elle semble aussi appartenir a la voie de la
connaissancejrfang. Est-ce une appche négative ou une
approche positive focalisant I'attention sur une idée ?

« Qui suis-je ? » est la question la plus fondamentale qui vient a
I'esprit d’'un étre pensant. Mais la question elle-méme n’est pas
mananga réflexion). Elle peut venir a 'esprit pendant seulement
guelques secondes, et puis le mental se met a réfléchir a d’autres
choses. La réflexion anananamplique la répétition d’'une idée/
pensée ou d’'un sentimeriih@vg d’'une fagcon continue et
exclusive.

Certainement, la réflexion sur la question « qui suis-je ? »
fait partie de la voie de la connaissarjoarfa yoga. Mais la
guestion « qui suis-je ? » n'est pas le processus de réflexion ou

226



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

mananale processus de réflexion mdrit finalement en ce que
I'on appellenididhyasandla contemplation) dans la terminologie
védantique athyanadans la terminologie yoguique.

L'expérience directe du « qui suis-je ? » survient au stade
du nirvikalpa samadhi)orsque tous les sentiments et le
processus mental ont complétement cessé durant la méditation
oudhyanaC’est une approche positive : elle commence avec
la concentration sur une idée ou une penseée.

Efforcez-vous de savoir ce que vous n’étes pas
Qui suis-je ?

Essayez d’abord de savoir ce que vous n’étesAlass,
abandonnez votre fausse identification. Cela vous permettra de
savor qui vous éteslout ce qui est séparé de vous ou qui peut
I'étre, a n'importe quel moment, ne peut pas étre votre Soi.
Poursuivez ce raisonnement et essayez de savoir ce que vous
n'étes pas ! De cette maniére, vous pouvez continuer a vous
détacher de tous les états qui peuvent étre séparés de vous.
Finalement, vous atteignez quelque chose qui ne peut étre séparé
de vous a aucun moment ni en aucun lieu, et cela est vous-méme.
Cette méthode est appelée « méthode de discrimination négative »
ouvyatirekaselon le langage déedanta. Connaitre la réponse

a « qui suis-je ? » n'est possible que lorsque vous pouvez vous
détacher totalement de ce qui estVous ne pouvez vous
connaitre vous-méme comme vous connaissez une chaise ou un
objet de perception. Pour connaitre le connaisgeus devez
entrer dans I'état dans lequel la perception de tous les objets,
intérieurs comme extérieurs, a cesse.

227



Chapitre 5 Méditation et contemplation

\Vous devez retourner votre attention, la faire tourner de
180° et la diriger a l'intérieur de vous-méme. C’est ce que 'on
appelle « méditation ».

Pour connaitre directement la réponse a « qui suis-je ? »,
retournez votre attention de I'extérieur vers l'intérieur

Pourquoi persister avec des questions qui n’ont pas de
réponse telles que « qui suis-je ? » ? Ne serait-il pas plus sage
d’accepter tout simplement le mystate I'existence ? J'ai,
pendant quelque temps, suivi la voie de Ramana Maharshi,
qui recommandait de continuellemerthecher la souce

du « Je ».

Peu de personnes ont compris la recherche de « qui suis-je ? »
préconisée par Ramana Maharshi. Les gens n’en ont fait qu'un
exercice intellectuel entretenant des penseées discursives autour
de cette question. lls devraient réfléchir davantage sur la vie de
Ramana Mabharishi afin de le comprendre correctemiatédel.
centrale de sa méthode d'investigation du Soi est de retourner
I'attention de I'extérieur vers l'intérieuce que Jung appelait

« inverser le courant de I'attention ». C'est la voie pour connaitre
directement la réponse au « qui suis-je ? » Ce n’est pas la voie
de la pensée discursive. « Je » est le centre de toute existence.
Si vous connaissez ce « Je », il n'y a plus rien a connaitre. « Je »
n'est pas un mysteére, c’est la réalité ultime de votre propre Etre.
Vous n’étes pas conscient du « Je » a cause de vos fausses
identifications et du flux continu de votre attention vers I'extérieur

Si vous pouviez inverser le courant de votre attention de
I'extérieur vers votre Etre le plus intime, il vous serait trés aisé
de connaitre et de réaliser ce que vous étes réellement. Je ne

228



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

sais pas ce que vous avez fait ou ce que vous n’avez pas fait
pour entrer en vous-méme. Il a fallu a Ramana Maharshi plus
de trente années pour réaliser son Etre véritable et s'y dtablir
travailla exclusivement & réaliser son Etre véritable et y consacra
tout son coeur et toute son ame.

Le désir spirituel est la nature de votre Etre véritable
Comment puis-je savoir si j’ai un désir spirituel ?

Le désir spirituel signifie la soif intérieure intense de découvrir sa
Nature essentielle et véritable, de connaitre directement la
réponse au « qui suis-je ? » Je vous demande : « Qui étes-
vous ? » et vous répondez :@idVmon nom et je suis un disciple

de X. » Qu’étes-vous en train de me diNMo@s ne me dites

pas qui vous étes, mais vous me dites seulement votre relation
avec un mot et une personne. Etes-vous simplement la somme
totale de toutes vos relations ? Je ne vous ai pas questionné sur
vos relations. Je vous ai demandé : « Qui étes-vous ? » et vous
avez commenceé a me parler de vos relations.

Je suis un agrégat de pensées, d’émotions, de souffrances...
Je ne sais pas qui je suis.

Lorsque vous étes en état de sommeil profond, vous ne pensez
pas, vous n'avez pas d’émotion et pas de pensée. Existez-vous
dans votre sommeil profond, oui ou non ? Si oui, qui étes-vous ?
Sivous dites : « Je ne sais pas », vous acceptez votre existence
et votre étre. Le désir intense de connaitre directement, et non
par des livres ou d’autres personnes, la véritable Nature de votre

229



Chapitre 5 Méditation et contemplation

existence et de votre étre est ce que I'on peut appeler le désir
spirituel. C'est le désir le plus fondamental. Essayer de connaitre
toute chose sans se connaitre soi-méme est une démarche
infantile, pour ne pas dire stupide.

Les gens sont trés étranges. Si vous leur dites d’abandonner
le désirils abandonneront le désir spirituel, mais continueront
avec tous les autres désirs concernant les plaisirs temporels, le
confort, les avantages, la renommeée, la célébrité, I'argent, le
pouvoir, le statut social et tout ce qui hypnotise une personne et
la rend dépendante et esclave, au vrai sens du terme.

Au-dela des paires d’'opposés, vous étes « Cela »

Si jessaye de pénéir profondément dans la contradiction
ou le paradoxe de mon individualité, la peur égeer

Le monde entier est composé de paires d’opposés qui
coexistent, telles que la vie et la mort, la plaisir et la dgukur
vrai et le faux, les hauts et les bas, le bien et le mal, la paix et la
guerre, le chaud et le froid, et ainsi de suite. Ills sont comme les
deux faces d’'une méme piece, qui ne peuvent étre séparees.
Pouvez-vous les séparer ? Pourquoi ne prenez-vous pas
l'universel et I'individuel dans le méme senf@s deux sont soit
réels, soit irréeld/ous ne pouvez dire que I'un est réel et que
l'autre ne I'est pas. lIs peuvent, bien entendu, se résoudre a un
plus haut niveau de conscience qui inclut les deux et qui,
cependant, est au-dela et au-dessus de toutes les paires
d’'opposés. « Ms étes Cela. » Réalisez que « vous étes Cela ».
Qu’étes-vous ? Qui étes-vous ? Que voulez-vous étre ?
Que faites-vous dans le but d’étre ce que vous voulez étre ? Que

230



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

devriez-vous étre ? Pouvez-vous définir quoi que ce soit en
termes absolus ? Lorsque vous dites : « Je suis un individu »,
vous croyez et dites indirectement qu’il y a aussi quelque chose
d’universel en vous. Lorsque vous dites : « Je ne connais pas
tout », vous acceptez indirectement I'existence de quelque chose
qui connait tout. Dans le domaine de la relativité, qui inclut les
paroles, les pensées, les émotions, les sentiments, vous ne pouvez
parler de quoi que ce soit gu’en relation avec les autres. C’est
pourquoi vous ne pouvez rien dire a propos de I'« Un sans
second »Vous ne pouvez décrire « Cela » avec des qualités ou
des attributs. Ce dont vous pouvez paderne sont que des
qualités, rien de plus.

Vous agissez en fonction de ce que vous pensez étr
Que devrais-je fa@ pour obtenir vo& aide ?

Il est de loin préférable de se demander : « Qui suis-je ? », plutét
gue de se demander : « Que devrais-je faire ou ne pas faire ? »
Et cela parce que l'action surgit de vous en fonction de ce que
VOUS pensez étre vous-méiieus agissez en fonction de ce que
vous pensez étre. Si vous vous prenez pour un talleus
confectionnerez des vétements. Si vous vous prenez pour un
chiromancien, vous lirez les lignes des mains, et ainsi de suite.
Vous étes l'origine et le créateur de votre acNus étes 1a,
méme si vous ne faites rien, mais vous n’étes pas la somme totale
de vos actions.

231



Chapitre 5 Méditation et contemplation

3. La méthode neutre :
la pratique de I'observation des pensées

« Aimerais-tu posséder la tranquillité de [esprit ? La tranguillité est

directement proportionnelle d la vigilance. Le mental devient agité
lorsque tu n'en es pas le témotn. Deés que le témoin se manifeste, les

Sluctuations du mental cessent. Aussiy chagque jour, matin et sor,

assteds-toi dans une posttion confortable, au moins pendant une demi-

heure, et regarde ton mental comme le ferait un témoin détaché. C est

tout. En [espace de quelques jours seulement, ton mental
commencera d étre paisible et tranguille. Mais c est toy, et personne
d autre, qui dois faire cette expérience par toi-méme. »

— Joyaux spirituels

Observez vos pensées comme un témoin

La semaine derni@, lorsque je méditais, il m’était
extrémement difficile de me concentBeaucoup d'images
désagréables me venaient incessamment a I'esprit. Comment
puis-je géer ces images ?

Ce gue vous voyez ou expérimentez en méditation n’est pas du
tout anormal pour un cherchelie mental est, pour ainsi dire,

une machine a produire des pensées et des images. Cette machine
commence a travailler des que vous vous identifiez a elle. Si vous
voulez que le mental s’arréte de travailidaservez-le sans vous
identifier a lui, comme le ferait un témoin. Si vous pouvez faire
cela, votre mental deviendra libre des pensées et des images.
Observez vos pensées et vos émotions en tant que témoin et elles

232



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

disparaitront. Lorsque I'observation est Ia, le mental disparatit.
L'observation conduit finalement a I'expérience de la non-dualité.
L'observation conduit d’abord a I'expérience de la vacuité et,
finalement, a 'expérience de I'Un sans second.

Par la pratique de I'observation des pensées on parvient a
se détacher de son mental

Parfois, jessaye d'é&rle témoin de mes pensées, mais je n'y
arrive pas. Comment peut-on se détacher de son mental ?

Une pratique réguliére et persistante est nécessaire pour étre a
méme d’observer ses pensées et pour demeurer un témoin
désintéressé. Par cette pratique, on peut se séparer de son mental.
Dés que vous observez une chose, quelle qu’elle soit, en
demeurant un témoin désintéressé, votre identification avec cette
chose cesse. Si I'on ressent de la difficulté & observer ses
pensées, on devrait commencer avec I'observation de la
respiration. Et si 'on ne peut le faire avec succes, on devrait
observer une partie de son corps ou, avec les yeux, un objet
extérieur mais sans penser a quoi que ce soit.

Si je réussis a observer mes pensées, la peur de la mort
disparaitra-t-elle ?

Si vous reéalisez le fait que vous étes séparé de votre corps

physique et de votre mental, non seulement la peur de la mort
disparaitra, mais la mort elle-méme cessera d’exister pour vous.

233



Chapitre 5 Méditation et contemplation

La Vérité se révele dans I'état de non-action
Que pouvez-vous me éia popos de I'état de non-action ?

L'état de non-action est le plus haut état. C’'est dans cet état que
la Vérité se révele. Mais ne rien faire est bien plus difficile que
de faire quelque chose. Sivous étes incapable de ne rien faire
ou si vous ne souhaitez faire aucune autre pratique spirituelle, vous
devriez vous assepirous détendre et simplement observer votre
respiration sans penser a quoi que ce soit. Soyez simplement
détendu, demeurez inoccupé et attendez. C’est ce que I'on
appelle la méditation passive. On peut s'allonger dans une position
confortable au lieu d’étre assis. C’est la meilleure des positions,
a condition de ne pas s’endormir

Pendant la méditation active, vous faites quelque chose.
Vous vous concentrez sur une image ou une pensée divine ou
sur un sentiment en relation avec le Divin. Ce type de pratique
conduit également a un état de vigilance passive, dans lequel vous
étes a méme d’accueillir la Vérite.

La pensée ne peut devenir un processus mental par elle-
méme, a moins que vous ne l'entreteniez

J'essaye de méditer comme vous me l'avez enseigne, en
essayant de ne pas penseais les pensées viennent de toute
facon. Est-ce pae que je ne suis pas assez siaGeou pace

gue je n'ai pas assez de volonté ?

Si les pensées viennent, observez-les, tout simplement. Ne vous
identifiez pas a elledAinsi, les pensées disparaitront. Le

234



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

processus mental ne commence que si vous vous identifiez a une
pensée qui survient et que vous commencez a vous Yy intéresser
Cela crée une chaine de pensées liées les unes aux autres dans
lesquelles vous vous impliquez et avec lesquelles vous coopérez
tout en prenant plaisir a ce processus. N’'est-ce pas ainsi que
VOUS VOUS y prenez ? La pensée ne peut devenir un processus
mental par elle-méme, a moins que vous ne I'entreteniez. Si vous
prenez plaisir a penseomment les pensées s’arréteront-elles ?
Vous devez étre sur vos gardes et refuser la pensée lorsqu’elle
survient. Le premier pas est d'observer la venue d’'une pensée.
Si vous étes vigilant, il est tres probable qu’elle ne vienne pas.
Observer simplement signifie ne pas ré&jivous observez une
emotion, celle-ci perd de son intensitéus devriez surveiller

votre mental. Il est comme un voleUWn voleur ne peut voler

gue si le gardien est endormi. Si le gardien et le voleur ne font
plus qu’un, alors le voleur a la liberté de voler n'importe quoi a
n'importe quel moment. S’il vous plait, ne soyez pas I'ami du
voleur !

Observez sans penser

Est-ce que I@sadhan@&onsistant a é&témoin de ses pensées
est celle de I'observation du mental ?

Etre un témoin et penser : je suis le témoin n’est pas la méme
chose. Pour étre un témoin, vous devez arréter de pemser
devez cesser d'interpréter ce que vous voyeus devez
simplement observevYous ne devez pas vous identifier a ce que
VOuS voyezVous pouvez observer une chose, une activité et une
personne sans pensdéous pouvez voir de facon désintéressée

235



Chapitre 5 Méditation et contemplation

un oiseau voler dans le ci¥bus pouvez observer le flot de la
Yamuna [un fleuve indien] sans penseus pouvez observer

votre processus respiratoire sans pes&pus étes usadhaka
avancé, vous pouvez voir le processus de votre pensée sans vous
identifier a lui ni y étre impliqué. Si vous pouvez faire cela, le
processus mental devrait peu a peu cesser et toutes les pensées
disparaitront.

Qui est le témoin ?

Le témoin est 'ame qui esBitmaréfléchi dans un mental pur
Dans le processus d’observatianithessing, le témoin ne
s'intéresse nullement a I'objet dont il est le témAinsi, cet objet
s’affaiblit et finalement disparait. Si vous étes le témoin d’'une
emotion, elle disparaitra, elle ne pourra pas vous enSatous

étes le témoin de votre colere, votre colére disparait. Ce dont
vous étes le témoin ne vous influencera pas, parce que vous ne
vous y serez pas identifié. Dans le processus d’observation
(witnessing, on ne ressent pas tout de suite la non-dualité. Cela
arrive lorsque « Celui qui voit the Seérs’établit en Lui-méme

et lorsque toutes les modifications du mental ont finalement cesse,
c’est-a-dire lorsque le mental est devenu totalement pur et stable.

La pure Conscience
(A un dévotQue voyez-vous lorsque vos yeux sont fermés ?
Je ne vois rien quand je ferme les yeux, seulement I'obscurité.

Lorsque vous dites que vous voyez I'obscurité, comment pouvez-

236



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

vous dire que vous ne voyez rieriGblservation ne cesse jamais.
Elle est toujours 1a, indépendamment de la présence d’un objet
ou non.

Il semble que cela soit extrémement difficile de s&plar
lumiére de la Conscience de ce qui est illuminé. Chaque fois
gue j'essaye deegader au-dela des pensées vers Cela qui
illumine les pensées, je neotive que des pensées plus
nombeuses. Je ne sais pas commeat@der pour dépasser

ce point.

VOIR n'est pas faire. Faire est limité dans le temps et I'espace.
VOIR est au-dela du temps et de I'espace. Les objets, les états
et les situations changent, me@IR est toujours la. Ce a quoi

vous vous identifiez devient réel pour vous et commence a vous
influencerVous vous impliquez profondément avec ce a quoi
vous vous identifiez. Ne faites rienemes pensées. N'essayez

pas de regarder au-dela des pensées. Regardez simplement les
pensées sans vous identifier a elles, et les pensées disparaitront.

Je pratique l'investigation du Soi telle que Ecommande
Ramana Maharshi : jessaye de découvrir I'origine du « Je ».
Mais il semble que cettecheche nécessite un effate la
pensée.

Faire une recherche n’est pas vumus avez simplement a
observervous ne devez pas analydem analysant, le mental
travaille, il penseToutes les sortes de pensées doivent cesser

Ce que vous avez dit concernant I'observation s’applique-t-
il aussi a I'écoute ?

237



Chapitre 5 Méditation et contemplation

Ecouter sans pensenir sans pensgsentir sans penseout

cela implique la pure Consciencéljet de la vision, celui de
I'écoute et celui de I'odorat n’influencent en rien le pur « voir »,
le pur « écouter » et le pur « sentir ». C’'est comme une lumiere
éclairant un objet sans pour autant étre affectée par cet objet.

VOIR est présent dans tous les états, mais il est recouvert
par le processus de la pensée

Vous m’avez dit: « Obseez le pocessus mental et il
disparaitra. » M.Arnaud m’a dit : « dutes les choses
peuvent é& vues. » Lorsque j'obsar mes émotions, mes
refus, il me semble que je gema personnalité et, méme si
mon mental devient plus calme, son activité semble sans fin.
Est-ce que je medmpe sur quelque chose ?

Si vous observez vos pensées ou vos émotions, elles
disparaissent/ous ne devez pas penser que vous obs&fves.
devez simplement observer sans pei&trous plait, notez la
différence.

M. Arnaud vous a dit une chose justmus pouvez
observer toutes les activités du mental et elles s’arréteors.
ne faites rien de faux. Pour que le mental devienne completement
silencieux, la patience et la persévérance sont nécessaires. On
doit pratiquer régulierement et quotidiennement en s’y consacrant
de tout son coeuet attendre. Si vous perdez votre personnalité,
vous gagnerez le Soi impersonnel qui est partout et éternel. Je
vous souhaite de perdre votre personnalité tot ouVatce
femme ne devrait pas s’en inquiéter : lorsque vous perdez votre
personnalité, vous devenez plus humble et plus docile.

238



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

Généralement, si le mari est de plus en plus absorbé par la
méditation, I'épouse s’inquiete, et réciproquement. Mais dans
votre cas, comme vous étes tous les deux des chercheurs
sinceres, il N’y aura aucun probleme.

Observer le mental est a la fois trés difficile et tres facile.
On n’a besoin d’aucune éger, d’aucune force pour observer
Méme un homme allongé sur son lit de mort peut obseiéER
est présent dans tous les états, mais il est recouvert par le
processus de la pensée. Ce « recouvrement » est volontaire, il
n’est imposé par personngOIR ne nécessite aucune énergie,
contrairement a pens&i vous dépensez beaucoup d’'§reer
cela signifie que vous devez étre en train pehagrensée a sa
propre utilité, tout comme I'action a la sienne. Dans la vie, vous
devez penser et aussi agous devez penser et agir d’une facon
juste. Menez votre vie avec détermination. Le véritable objectif
de la vie humaine est la Réalisation du Soi.

Pour un dévot, palre sa personnalité signifie-t-il
s’abandonner totalement au Divin ?

Le dévot peut tres aisément perdre sa personnalité, sa personne
tout entiere en s’abandonnant au Divin. Mais il y a d’autres
méthodes pour perdre sa personnalitéhé.d’entre elles, qui

est celle dont nous venons de parést I'observation. La
personnalité inclut le mental, I'ego, 'intellectclaittaet tous les
instruments de 'ame. En fait, I'ego est le résultat du « non-voir ».

Poumuoi essayer de voir le mental ?

La purification du mental conduit a la juste perception et a la juste
compréhension. Observer le mental conduit & la dissolution du

239



Chapitre 5 Méditation et contemplation

mental et de la connaissance relative. Que préférez-wous?
ne pouvez voir 'Esprit comme vous voyez une chaise, mais vous
pouvezETREI'Esprit !

Tournez votre attention vers Celui qui voit

Le sentiment de silence, de paix, et d'estétats du mental
sont obsevés par quelque chose qui est ercdiego.
Devrions-nous abandonner ce témoin appartenant a I'ego
pour pouvoir nous fonérdans le silence qui est sans limite ?

Il est un temps ou Celui qui voithe Seeret ce qui est vu,
I'expérimentateur et I'expérience deviennent un. Retirez votre
attention de ce qui est expérimenté et tournez votre attention vers
Celui qui voit. La est le secréfournez votre attention vers
'Unique, Celui qui est Expérience puiexperiencing

4. Les différentes méthodes devraient étre
pratiqguées a des moments différents
Bhakti et jnana sont des voies différentes
J'aimerais abandonner mon cceur et mon intellect. Est-il
possible de pratiqudyhaktietjnanadans le cad¥ d’'une seule

méthode ?

Bhakti au sens propre du terme, signifie I'amour pour Dieu. Le
dévot veut avoir une expérience directe de Dieu en suivant la

240



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

voie de I'amour et de I'adoration. La voie de l'investigation du
Soi est difféerente. Un Indien peut suivre ces deux voies en méme
temps, parce que sa foi en Dieu est innée. Il peut donc suivre la
voie de l'investigation du Soi tout en priant le Seigneur de l'aider
sur le chemin. Pour un Occidental, il se peut que cela ne soit
pas facile de suivre les deux voies en méme temps.

Le motbhaktiest traduit en francais par « dévotion ». Si
le chercheur se dévoue de tout son coeur a la voie de
l'investigation du Soi, on peut dire gu’il met en ceuvre a la fois
son cceur et son intellect pour réaliser le Soi. Dans ce sens
seulement, on peut dire qu’il pratique a la fisktiet jnana.
Sinonbhaktietjnanasont deux voies différentes. La voie de
l'investigation du Soi — « qui suis-je ? » —n’a rien a voir avec
bhakti

C’est seulement dans I'hindouisme qu’il y a tant de voies
disponibles pour trouver la Vérité. Le christianisme et I'islam
suivent fondamentalement la voie dbhekti.

La concentration sur I'anahata chakraou I'ajna chakra

J'ai compris que lgapadevrait éte pratiqué au niveau du
cente du cceur ethyanaau niveau de 8jna chakramais
devrais-je les pratiquer ensemble, ou alternativement, ou a
des moments diffénts ?

Comment pourriez-vous focaliser simultanément votre attention
sur le centre du cceur et sajitia chakra e n’est pas possible.

Si vous pratiquez lgpa et dhyanaen méme temps, votre
mental sera divisé et vous ne serez capable de pratiquer ni l'un
ni 'autre avec une totale concentration. C’est pourqyapie

241



Chapitre 5 Méditation et contemplation

etdhyanadevraient étre pratiqués a des moments distincts. C'est
une technique des plus scientifiques que de pratigjsgrdeau
niveau du centre du cceur et la contemplation sur une forme ou
une idée au niveau dajha chakral’ ajna chakraest le centre

de la visionToutes les formes sont congues au niveau de ce
chakra.Le centre du coeunui est appelénahata chakragst
connecte avec le son.

J’ai moi-méme expérimenté que toutes les visions
apparaissaient au niveau dgria chakraSi vous pratiquez le
japaau niveau du centre du cceur et qu’une vision survient, votre
attention se rue versajna chakraDe la méme fagon, si vous
Vous concentrez sur une forme ou une image au niveajrde I
chakraet qu’un son intérieur se fait entendre, votre attention
descend immédiatement au niveau du centre du coeur et c’est |a
gue vous entendez ce son. J'ai expérimenté cela de nombreuses
fois pendant maadhana.

Entre la lumiee et le son, quel est le raccoupour pratiquer
une méditation juste ?

La lumiere et le son ne sont pas différents en essence. La lumiere
se change en son et le son en lumiére. La différence entre eux
est seulement dans le degré de leur vibration. Fondamentalement,
ils représentent tous deux une méme énergie. Dans les écritures,
a certains endroits, il est écrit que I'univers est né de la lumiére
et a d’autres endroits qu'il est né du son. En tant qu’objets, la
lumiere et le son ne sont que des manifestations de la Conscience.
La Conscience est le principe fondamental. C’est la lumiere de
la Conscience qui illumine la totalité de tout ce qui est en devenir
Qui voit la lumiére et qui entend le son ? Le sujet. La lumiere et
le son sont les objets. Le sujet est la Conscience individualisée.

242



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

Pour étre dans la Conscience elle-méme, vous devez retirer votre
attention de tous les objets, intérieurs comme extérieurs. C'est
ce gque I'on appelle « inverser le courant de I'attentidfous

devez inverser la direction de la fleche de votre attention.

Ne permettez pas a votre mental d’étre divisé

La méditation et la pratique doantra japaconduisent toutes
deux finalement a I'absorption dans le Divin, mais la méditation
et lemantra japane devraient pas étre pratiqués en méme
temps. Lorsque vous pratiquezapa, concentrez-vous sur
I'écoute dumantraau niveau du centre du coeNe pensez a

rien a ce moment-la!un des objectifs de la pratique chantra

est d'arréter le processus de la pensée. On devrait prier et adorer
le Divin avant de commencer a méditer ou a pratiquealdra

japa. Si vous pratiquez la méditation ethantra japaen méme
temps, votre mental sera divisé et vous ne pourrez ni méditer avec
tout votre esprit, ni pratiquer lmantraavec une totale
concentration.

Quelles sont les maniés de communiquer avec Dieu ?

Il existe de nombreux moyens. Sil'on ne peut communiquer
directement avec Dieu, on doit utiliser certains symboles divins.
Le symbole peut étre un nom divin, une forme divine ou une

gualité/idée associée au Divin.

Le japa et la contemplation sur une image sont des
pratiques différentes

A plusieurs eprises, durant ma pratique dapa la forme
de Dieu me vient a I'esprit. Que devrais-je éar

243



Chapitre 5 Méditation et contemplation

Le japa et la contemplation d’une forme divine sont deux
pratiques différentes et elles ne devraient pas étre effectuées en
méme temps. Dans |apa, la récitation du nom divin, ou
mantra est a la fois effectuée et écoutée mentalement, tandis
gue, dans la pratique de la contemplation d’'une forme divine,
limage divine doit étre formée et visualisée simultanément. Si vous
les pratiquez en méme temps, votre mental sera divisé et vous
ne pourrez vous concentrer ni sur I'un ni sur 'autre. De plus, les
centres sur lesquels I'attention doit se focaliser durgegbéect

la contemplation sur une forme divine étant différents, il n’est pas
rationnel de les pratiquer en méme temps. Durajgpa,
concentrez-vous sur lmantra et écoutez-le. Durant la
contemplation, imaginez la forme, observez-la et concentrez-vous
sur elle sans penser

Cela arive aisément, sans que je ctiee a I'obtenir

Sivous pouvez vous concentrer sur les deux en méme temps,
c’ed excellent. Pourquoi devriez-vous étre troublé ? J'ai décrit
la méthode qui est la plus facile pour se conceriietaines
personnes ne parviennent méme pas a penser a une seule chose
a un moment donné, alors que d’autres peuvent penser a trois
choses en méme temp®utes les formes des images sont
congues au niveau dejha chakra Le nom ou le son sont
entendus au niveau du centre du cceur appelBata chakra.

Sur quel centre vous concentrerez-vous Si vous pratigjagale

et la contemplation en méme temps ? Comment votre mental
deviendra-t-il stable ? |l se déplacera entre deux centres ! Fixez
votre attention sur un seul centre a la fois si vous voulez que votre
mental soit concentreé.

244



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

Je commence ma méditation comme cela, mais quelques
minutes plus tat, la forme sugit.

Sivous y prenez plaistontinuez a le faire, mais la concentration
ne sera pas atteinte. Qu’entend-on par concentration ? N'est-
ce pas un effort volontaire ? Lorsque vous faites un effort
volontaire pour accomplir quelque chose, vous devez refuser
toutes les autres pensées ou images qui vous viennent
involontairement & I'esprit.

Il est dit que le nom et la forme sont un : lorsqu’il y a le nom,
il y a aussi la forme.

LesArya Samajistse croient pas en un Dieu avec forme. lls
se concentrent sur une qualité divine et aucune forme ne leur vient
a l'esprit, parce que, dans leur esprit, il N’y a aucune association
entre cette qualité divine et une forme. Quelle forme vient a I'esprit
des musulmans lorsqu'ils répetent « Allah » ? Pour eux, c’est un
blasphéme que d'associer le Divin a quelque forme quetce soi

I me semble impossible de ne pas avoir les deux ensemble...
Je ne dis pas que vous ne devriez pas associer une forme au
nom de Dieu. Je dis que ce n’est pas impossible. Cela dépend
de vossanskara®t de la nature de cette association.

Pourquoi me dites-vous que c’est excellent si je peux me

concenter sur les deux a la fois tout en me disant de ne pas
le faire ?

245



Chapitre 5 Méditation et contemplation

Pour la concentration, ce n’est pas approprié. Mais si vous
pouvez faire les deux choses en méme temps, c’est
extraordinaire ; vous étes un cas particulier !

Le but est de ne voir aucune diface ene le nom et la
forme, n’est-ce pas ?

Si vous étes dans cet état, on devrait vous rendre un culte !

La différence entre la méthode d’observation des pensées
et celle du rejet des pensées

Peut-on pratiquer I'absence de pensées ejetant les
pensées qui éngpEnt ?

Comment rejetterez-vous les pensées ? Pour rejeter les pensées,
vous devez utiliser une pensée qui exclut toutes les autres.
Alors comment pratiquer I'absence de pensées ?

Ne pensez a rien délibérément. Si une pensée s’éleve, ne vous
identifiez pas a elle. Observez-la simplement et elle disparaitra.
C’est une pratigue menant a I'absence de pensées. Dans cette
méthode, I'attention doit étre maintenue au niveau du centre du
coeur

Pratiquer en méme tempsjapa et dhyana n’est pas
approprié

Pour pratiquer lejapa je m’assois ersiddhasanaJe me
concente alors sur les septhakras I'un aprés l'aute.
Pouvez-vous me di s’il vous plait, si cette méthode est

246



Lesméthodes de méditation ou de concentration spirituelle

juste ? Devrais-je me conceatruniquement sur &nahata
chakradurant lejapa? Le pobleme est que, lorsque je me
concente sur le cent du coeyy'oublie de compter les grains
de momala

Siddhasaneest trés appropriée pour pratigulityana,la
contemplation. Pratiquer en méme terjajps et dhyanan’est

pas approprié. Cela divise la conscience et a pour conséquence
gue le chercheur ne peut se concentrer totalement nizpa,le

ni sur sa contemplation. J'ai déja dit et je recommande toujours
aux chercheurs de pratiquentantra japaau niveau du centre

du ceceur et de pratiquer la contemplation au nivealagal’
chakra.Si vous voulez compter les grains ihala tout en
récitant urmantraet, en méme temps, vous concentrer sur un
centre particulier dans lequel vous essayez d’entendre les
vibrations dumantrg cela signifie que vous faites plusieurs choses

a la fois. Je ne sais pas si vous pouvez vous concentrer pleinement
sur taut cela en méme temps. Je conseille aux chercheurs de
pratiquer une chose a la fois.

Selon ma propre expérience, I'endroit approprié pour
pratiquer lgapaest le centre du coelMais si, quand vous vous
concentrez surdinahata chakrayous oubliez de compter les
grains de votrenala ce que vous ne voulez pas cesser de faire,
VOus ne devriez pas vous concentrer sur ce centre. J'ignore quel
est votre objectif lorsque vous comptez le nombrapkesur
votremala.Si votreGurudevavous a demandé de le faire, alors
vous devriez continuer avec foi et confiance.

Ou se touve I'emplacement exact dartahata chakra Est-

ce au niveau du cceur biologique ? Et quelle est la technique
exacte pour réciter umantra?

247



Chapitre 5 Méditation et contemplation

L’ anahata chakraorrespond au centre du cadluse situe au
milieu de la poitrine. Ce n’est pas le coeur physidoies pouvez
réciter lemantraet I'entendre aussi mentalement. Un stade
survient ou la récitation se fait sans effort. Elle continue par elle-
méme et vous écoutez simplememhkmntra C’est ce que I'on
appelleajapa-japa.

Ne mélez pas la pensée a I'obsration

Lorsque j'essaye de méditer et d’obsar sans penser
devrais-je faie un effot personnel intense ou adopter une
attitude de complet abandon au pouvoir du Guru ou du Divin?

Observer n'est pas faire quelgue chose. Comment cela peut-ilétre
associé a l'effort ? La pensée est associée a I'effort. Pendant le
processus de la pensée, vous devez relier vos pensées et étre
cohérent. La pensée juste peut impliquer I'effort. La pensée erronée
peut nécessiter encore plus tbefcar dans la pensée erronée,
vous devez associer des pensées qui apparaissent justes alors
gu’elles ne le sont pas. Et que dire de I'observativous
observez tout le temps ; méme lorsgque vous dormez, vous observez
le sommeil. [observation et la pensée ont été mélées 'une a l'autre.
Méditer signifie simplement observee n’est pas faire quelque
choseVous pouvez I'appeler non-action. S’abandonner au Guru
ou a Dieu est une méthodeéiente pour arréter de pengeela

n'arien avoir avec I'observation. Ne mélez pas les deux méthodes.

248



Chapitre six

Les obstacles
sur le chemin spirituel

« Il y a trois obstacles qui empéchent [homme de réaliser Dieu :
[impureté du mental, son instabilité et le votle de [gnorance.
L tmpureté est otée par le service désintéressé et les bonnes actions.
L Tnstabilité du mental cesse avec [amour et la dévotion pour Dieu.
Le votle de [ignorance est retiré par la connaissance et la vigilance.
La sadhana intégrale pour réaliser Dieu comprend ces trots yogas :

Rarma yoga, bhaKti yoga et jnana yoga. »






Les obstacles
sur le chemin spirituel

Les obstacles d@ la méditation et a la
contemplation

L'errance du mendl

Votre mental est semblable & un supermehé

Quelle est la diff@ance ent le mental d’'un sage et le mental
d’'un homme atinaire?

Le sage n’a ni mental ni dédirdevient I'instrument du Divin.
La volonté divine agit librement a travers lui. Si le sage posséde
un mental, il n’en est pas esclave. Il I'utilise sans étre utilisé par
lui, c'est Ia la diférenceVous devriez d’abord unifier votre mental,
qui est actuellement divisé. Il contient tant de désirs qui S'opposent
les uns aux autres. Unifiez-le et dirigez-le vers le Divin.

Prenez un papier et un crayon, et écrivez honnétement
toutes les pensées qui traversent votre esprit. Faites comme si

251



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

vous ne deviez montrer ce papier a personne, afin que vous
puissiez tout écrire. Si vous lisez ensuite ce paypiels vous
rendrez compte que vous étes une personne déséquilibrée. Savez-
Vvous cegu’est une personne déséquilibrée ? C’est quelqu’un
dont les pensées et les actions sont incohér&futies.mental

est semblable a un supermarché ou tout est disponible.

Les sens et le mental doivent étre transcendés
Le monde objectif est-il reel ?

Lorsque vous considérez le monde objectif comme réel, vous
devez, d’une certaine maniere, le reconnaitre comme la
manifestation du Divin, qui est I'Un sans second. Comment
définissez-vous le Réel ? Qu'est-ce qui est réel ? Les matérialistes
disent que ce que vous pouvez viaucher ou godter est réel.
Vos sens sont donc les instruments vous permettant de connaitre
ce gu’ils considerent comme réel. Les adeptes de la spiritualité
disent que ce qui est réel est hors d’atteinte des sens et du mental.
Vous devez refréner vos sens et abandonner votre mental.
Les sens et le mental sont les obstacles, ils doivent étre
transcendés. De quel c6té vous situez-vous ?

Quand les sens et les pensées se dissolvent-ils ?

Pour le moment, vous ne pouvez totalement arréter vos pensees.
Vous devez purifier vos penseées, vos intentions, vos sentiments,
VOS émotions, vos actions et vos paroles. Pendant la méditation,

vous devriez vous efforcer d’arréter le processus mental ou de

vous concentrer sur un symbole divin afin de stabiliser votre

252



Les obstacles a la méditation et & la contemplation

mental. Lorsque ce dernier devient,giigst bien plus facile de

se concentrer et de controler ses pensées. La purification du
mental implique la sublimation des émotions, des désirs et des
pensées. Un mental purifié devient trés fort et peut supporter les
effets des situations favorables et défavorables ; il demeure
imperturbable en tout@rconstance.

Vos pensées dépendent de vos désirs et de vos cestr
d’interét

Lorsque je m'exee a contrbler mes pensées, je vois que ma
volonté n’en est pas capable.

Comment vos pensées peuvent-elles étre indépendantes de votre
volonté ?Toutes les pensées qui vous viennent sont, directement
ou non, associées a vos désirs et a vos centres d’'iv@sét.
pensées découlent de votre profond intérét. Si vous étes
profondément intéressé par les glaces, la pensée d'une glace vous
viendra. Comment vous en procurer une ? Ou la trolweus
penserez a son goQt, vous pouvez méme penser au magasin ou
I'on fournit les meilleures glaces ou imaginer comment elles sont
fabriquées. Un enchainement de pensées associées a la glace
obsédera votre mental. Si vous étes profondément intéressé par
'argent, des pensées correspondantes s’éleveront. Si vous étes
intéresseé par Dieu, des pensées concernant Dieu surviendront.
Actuellement, vous n’avez pas un mais une multitude de centres
d’intérét.Votre mental est semblable & un miroir brisé dont les
morceaux sont éparpillés en de nombreux endroits.

253



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

Vivre dans le moment présent

Comment vive dans le moment présent sans penser ni au
passé ni a l'avenir ?

Vivre dans lanoment présent est plus facile a dire qu’a faire.
Un mental fluctuant ne peut pag€me saisir ce qu’est le présent ;
des lors, comment pourrait-il vivre dans le moment présent ?
Votre mental résulte de votre passé. On doit d’abord le libérer
de son conditionnement, puis le rendre transparent. C’est une
tache ardue ; c’est ce que I'on appelleddhanaSeul un mental
totalement passif, tout en étant vigilant, peut godter a la beauté
du moment présent. Qu’est-ce que le temy@su® concevez le
présent en relation avec le passé et le fierfonction du
mouvement de votre mental. Pouvez-vous concevoir le temps
sans le mental ? Le présent est I'expérience du mental sans
pensées. Lorsque le mental s’arréte, le temps s’arréte.

Comment aiéter le pocessus mental ?

Fixez un point ou asseyez-vous en présence de quelqu’un que
vous aimez profondément, et votre processus mental s’arrétera.
Lorsque vous voyez quelque chose de trés beau, votre processus
mental s’arréte pendant quelques secondes. Lorsgu’une mere
rencontre son enfant apres une séparation qui a duré de
nombreuses années, son mental s’arréte pendant quelques
secondes, n'est-ce pas ?

Le mental est composé des souvenirs du passé et de
l'imagination du futurll existe un autre niveau de conscience, le
supramental. C’est seulement lorsque vous atteignez ce niveau
de conscience que vous pouvez réaliser le présent. Le mental

254



Les obstacles a la méditation et a la contemplation

n'est pas le stade final de I'évolution. Dés que le mental pense
au présent, ce dernier devient le passé. Le mental ne peut méme
pas concevoir le présent. Lorsque I'on exhorte un chercheur a
vivre dans le moment présent, cela signifie concrétement qu'il ne
devrait élaborer aucun projet important concernant un futur
lointain. On devrait s’acquitter de ses devoirs quotidiens au nom
de Dieu et consacrer le plus clair de son tempsadhana,
c’est-a-dire a la méditation, a la priere, a la réflexiongpaiet

aux exercices respiratoires.

Le mental posséde un immense pouvoir d'imagination
Toutes les émotions viennent-elles du passé ?

Toutes les émotions ne sont pas reliées au passé, méme si la
plupart d’entre elles le sont. Elles peuvent également étre
associées a une situation imaginée dans le fLeunental est
principalement constitué par le passé, mais il posséde la capacité
d’'imaginer I'avenir Il peut imaginer un étre avec une téte
d’homme et un corps de chat. Il peut faire du paradis un enfer
et de I'enfer un paradis. Il possede un immense pouioaut
devenir un démon. Il peut aussi devenir un ange.

La politique de la carotte et du baton

Nous parlons toujours de dompter le mental. Ne serait-il pas
préférable d’en fae un ami ?

Comportez-vous avec votre mental comme vous le feriez avec

255



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

un enfantVous pouvez trés bien éduquer un enfant avec amour
mais vous devez utiliser la politique de la carotte et du baton.
Un mental purapprivoisé et mature est un ami et un grand
soutien. Un mental impur et indompté est 'ennemi qui crée des
obstacles sur la voie de la Réalisation de Didworhme peut
apprivoiser un éléphant ou un lion sauvage, mais il est incapable
d’apprivoiser son propre mental ! Le mental est une chose tres
flexible. Il est plus facile de le transformer que de transformer
votre corps.

Si vous ne pouvez aller au-dela de la pensée, invoquez la
grace divine

Je ne vais jamais au-dela de la pensée. Baoirla pensée
est-elle aussi puissante ?

Si le processus mental ralentit, il peut aussi s’arrétefait, il
commence avec l'identification de la Conscience a une pensée
Ou a un objet. Qui crée en vous les pensées ? Est-ce quelque
chose d’autre que vous ?

L’attachement aux pensées est sofpnd ! Est-ce dU a
maya?

Si vous dites que cela est dimaya cela ne résout pas le
probleme. Il y a en vous quelque chose de plus puissant que
maya.Si vous ne pouvez aller au-dela de la pensée par vos
propres efforts, priez et invoquez la grace divine. Da@#téa
Krishna dit : « Seuls ceux qui ont pris refuge en Moi et se
souviennent toujours de Moi peuvent vaincre l'influence de

maya »
256



Les obstacles a la méditation et & la contemplation

Le contréle du mental

Pouvons-nous, grace a daimes techniques, connaitta
cause pemiee de nos émotions ?

Une simple compréhension intellectuelle n’aide pas beaucoup a
dépasser les émotions. Qui ignore que la colére est mauvaise ?
Qui ignore que l'attachement engendre la souffrance ? Qui ignore
gue l'avidité est préjudiciable ? Mais combien y a-t-il de personnes
libres de la colére, de I'attachement, de I'avidité, etc. ? C’est
'amour pour le Divin qui engendre une transformation radicale
chez le chercheufFreud était un grand psychanalyste et
connaissait beaucoup de choses sur le mental et son
fonctionnement, mais le pauvre homme n’avait aucun controle sur
son propre mental !

Ne soyez pas esclave de votre mental

Je suis tres souvent perturbé par mes sentiments et je ne sais
que faie.

\Vous ne devriez pas entretenir un sentiment qui vous perturbe.
Ne soyez pas esclave de votre mental. Comment pouvez-vous
demeurer paisible lorsque vous n'avez pas le controle de vos
pensées, de vos émotions et de vos sentimdmts/aillez a
apprivoiser votre mental. Un mental qui n’est pas apprivoisé ne
vous laissera jamais en paix.

Les pensées sont-elles indépendantes de I'observateur ?

257



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

Si elles étaient indépendantes, comment les arréteriez-vous ?
C’est a vous, a votre étre qeerhental doit son existence. Ne
dites-vous pas « mon mental », « ma main », « mon pied », « mes
yeux », etc. parce gu'ils vous appartiennent ?

Ne vous identifiez pas a votre mental, et alors seulement
vous serez a méme deoir

Comment géar cette patie de moi-mémeebelle et
paresseuse qui ne veut pas pratiquesdéhan&

L’ego/mental est &éfayé par la pratique de $adhanacar un

des objectifs de celle-ci est de contrdler le mental. Le mental
tient & étre le maitre. Il mettra toutes sortes d'obstacles sur votre
chemin si vous voulez mettre un terme au contréle qu’il exerce
sur vous. Il peut méme vous suggérer qu’effectuesadieana

est égoiste. Soyez fort. Imposez-vous. Soyez de plus en plus
vigilant. Le mental ne veut pas voufaifiter, il vous joue des
tours et se comporte comme un vol&iwvous étes vigilant et
attentif, il ne peut vous trompe8urveillez votre mental en
permanence, il ne travaille que lorsque vous étes endormi ou
absent. Soyez présent en tant que témoin.

Comment se souvenir dester présent au cours des
nombeuses situations, tellement variées, quvgment ?

Le mental ne voit pas, il ne fait qu’'interpréter et julyervous
identifiez pas a votre mental, et alors seulement vous serez a
méme deoir. Faites cela d’abord pendant la méditation. Par la
suite, vous serez capable de I'appliquer dans votre relation avec

258



Les obstacles a la méditation et a la contemplation

les autres. Si vous ne pouvez demeurer vigilant et dans I'état de
témoin pendant une heure de méditation, comment pourrez-vous
I'étre durant vos dix heures d’activité ?

J'ai déja besoin de la grace powster vigilant et demeer
dans I'état de témoin pendant la méditation.

La grace survient dans I'état de non-mental, de nonvege

ego et votre mental ne permettent pas a la grace de venir a vous.
Quoi que vous fassiez, faites-le totalement. Lorsque vous
pratiquez lgapa, soyez totalement absorbé en lui. Lorsque vous
pratiquez la conscience-témoin, demeurez totalement dans ce
témoin.

Lorsque vous voyez qu’il y a un nceud, il commence a se
défaire

Les mémes pensées, les mémes dialogues intérieurs se
répétent enca et encog dans mon mental.

Connaissez-vous le gramophonAvant que le lecteur de
cassettes ne soit inventé, il N’y avait que des disques en vinyle.
S’il y avait une rayure sur le disque, lorsque l'aiguille atteignait
cet endroit, elle ne pouvait pas avancer et restait coincée dans
le sillon, répétant encore et encore les mémes\éons deviez
soulever l'aiguille, la retirer du sillon et la placer plus loin pour
gu’elle puisse avancer et lire la suite du disque.

De méme, il existe certains « nceuds » ou « blocages » dans
le mental. Lorsque votre pensée arrive a un nceud, les mémes
pensées continuent a se répéter de maniére récurrente. C’est ainsi

259



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

gue le processus mental se poursuit. Il s’agit d’un processus
guasiment mécanique. Seules quelques rares personnes sont
capables de penser d’'une maniére créative, grace a ce que I'on
appelle la « pensée creatrice ». Il existe quelque chose en vous
au-dela du mental. Lorsque vous approchez ce « quelque chose »
gui n'est pas mécanique, le processus mental s’aragtprache

peut étre temporaire, vous donner un rapide apercu. Si elle est
temporaire, vous n‘aurez que quelgues moments de pensée
créatrice. Lorsque vous voyez qu'il y a un nceud, il commence a
se défaire. lasservissement du mental n’est pas un objet concret
comme le sont les murs d’une prison, il est né de 'ignorance. |l
est comme l'obscurité : il disparait au moment ou la lumiére surgit.
Vous avez des intéréts personnels a conserver I'ignorance et
l'obscurité, c’est pourquoi il vous est difficile de vous en défaire.

Une partie de maadhanalevrait-elle consister a observer
ici et maintenant ?

L’'observation, d’accord ! Mais sans analysebkervation
consiste a regarder d’'une maniére désintéressdalyse est

un raisonnement et une tentative d’arriver a une conclusion ; elle
est le substitut de I'observation. Le mental discursif travaille
comme un ordinateun’abord alimenté en données il peut ensuite
les reproduire. Le mental est seulement de la matiere subtile, il
ne possede pas d'intelligence propre.

La tendance a dormir pendant la méditation
La différence entre le sommeil et la méditation profonde
Comment difféncier la méditation du sommeil ?

260



Les obstacles a la méditation et & la contemplation

Si vous vous endormez pendant la méditation, votre téte ne peut
demeurer dans la méme position, elle penche en avant. Le sommeil
et la méditation profonde sont similaires dans le sens ou, dans
ces deux états, le mental cesse son actikiiési peut-on
confondre la méditation profonde avec le somrdeils pouvez
cependant ressentir la différence fondamentale entre les deux
lorsque vous sortez de 'un ou l'autre de ces états. Si vous étiez
endormi, vous vous sentirez Iéthargique et aurez envie de vous
allonger et de dormir a nouveau. Si vous avez eu une méditation
profonde, vous vous sentirez revigore, léger et paisible.

Comment vaincre le sommeil pendant la méditation

Il existe plusieurs raisons pour lesquelles on s’endort pendant la
méditation. En voici quelques-unes :
1. Vous n'avez pas eu, durant la nuit, la quantité de sommeil
gue le corps réclamait.
2. Vous avez mangé avec exces et cela tend a vous rendre
somnolent.
3. \Vous étes physiquement et mentalement tres fatigué.
4. La méditation vous ennuie, vous ne I'appréciez pas.

Les personnes pratiquant la méditation doivent éviter tous
les facteurs cités précédemment. Il existe certaines mesures qui
peuvent étre prises pour éviter le sagiimurant la méditation :

1. Mangez légérement, votre estomac ne devrait pas étre
plein lorsque vous vous asseyez pour meditest
egalement préférable de prendre un bain ou de se
rafraichir avant la méditation.

2. Il existe urkriyayoguique appelBhastrika qui consiste

261



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

a inspirer trés rapidement puis a expirer rapidement
immeédiatement apres. Faites-le pendant environ cing
minutes. Cela activera fortement I'énergie pranique dans
votre corps et vous ne pourrez vous endormir

3. Concevez un intérét profond et sincére pour la méditation
en réfléchissant sur ses mérites et sa nécessité.

4. Si toutes ces méthodes échouent, vous devriez vous
lever, sortir et faire un tour pour respirer I'air frais pendant
guelques minutes, puis vous asseoir & nouveau en
méditation.

5. Certaines personnes disent que prendre un thé avant la
méditation incite a rester éveillé, mais je ne le
recommande pas.

6. Vous pouvez aussi méditer debout, sans vous askeoir
fut un temps ou je pratiquaisjpadebout dans cette
position pendant plus de cing heures. Il est difficile de
s’endormir dans une telle position.

Pouvez-vous vous endormir lorsque vous étes assis prés
de votre Bien-Aimé ?

Pendant la méditation, lorsque j'expérimente le silence, cela
m’étoudit ou me fait somnoler toujours un peu. Comment
puis-je dépasser ceqileme ?

Il est vrai que, lorsque I'activité du mental ralentit pendant la
méditation, une tendance a I'endormissement se fait ressentir
Cette tendance peut étre dépassée par un intérét accru pour la
méditation, par la vigilance et par I'assise dans une position ou
la colonne vertébrale reste droite. Si vous aviez en votre cceur

262



Les obstacles a la méditation et & la contemplation

un amour profond pour Dieu, vous ne vous endormiriez jamais
en méditation. Pouvez-vous vous endormir lorsque vous étes assis
pres de votre Bien-Aimé et que vous jouissez de sa présence ?

La tendance a changer de pratique

Certaines personnes changent denantra comme elles
changent de chemise

Parmi toutes les formes de méditation, je me sens attiré plus
particulierement par lgapa yogaJe I'ai pratiqué pendant
deux années, mais j'ai ensuite été gagné par l'inertie. Je veux
imprégner a nouveau mon esprit du nom de Dieu. Devrai-je
réutiliser le mémenantraou est-il plus efficace d'utiliser un
mantradonné par un Gurlors de I'initiation ? Est-il encar
possible deacevoir de vous umantra?

Cemantravous attire-t-il encore aujourd’hui ? Si votre mental
est attiré par canantra,non seulement cela sera pour vous plus
facile de vous concentrer sur lui, mais cela vous donnera de la
joie. Il est vrai qu’'urmantratransmis par quelqu’un qui I'a
pratiqué et mené a son parfait accomplissement est plus efficace
et peut facilement étre conduit a son terme par celui qui I'a recu.
L'autre avantage est que, lorsquitmantravous a ainsi été
transmis, vous n'étes généralement pas tenté d’en changer encore
et encore. Parfois, il arrive que quelqu’un lise des propos
concernant la grandeur d’amantraet commence a l'utiliser
Apres un certain temps, il lit quelque part qu’un aotemtra

est plus puissant et pludiehce que le premiget abandonne
alors la pratique du premierantraau profit du second. On peut

263



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

ainsi changer dmantracomme on change de chemise, et ne
prendre plaisir a aucun d’entre eux. Si vous voulez recevoir un
mantrade moi, vous devez remplir certaines conditions.

Lorsque I'Absolu a été réalisé, il n’est plus nécessaire de
pratiquer un mantra

\Vous avez dit qu’il est imptant de gader le mémenantra
Devrions-nous pratiquer le mémmeantratoute note vie ?

J'ai d( dire que vous ne devriez pas changenaigraa moins
gue son sens n’ait été complétement assimilé par votre
subconscient. Cela survient aprés une trés longue pratique du
japa de cemantraet cela peut prendre des années et des
anneées. Une fois que vous avez assimilé la signification de ce
mantraet que votre personnalité a changé, vous pouvez avoir
(ou non) besoin d’'un nouvemantraafin de faire évoluer encore
plus votre personnalité. Il existe de nombreux aspects du Divin
et la pratique de différentsantrasaide le chercheur a réaliser
ces différents aspects.

Lorsque 'Absolu a été réalisé, il n’est plus nécessaire de
pratiquer utimantra.ll est mis un terme a tout effort spirituel et
le chercheur lui-méme disparait. La destination supréme est
atteinte, il ne reste plus rien a accom@iertaines personnes
lisent les mérites de différentsantraset changent leunantra
et leur pratique. C’est comme si vous changiez de chemin avant
d'étre arrivé a destination.

264



Les obstacles a la méditation et a la contemplation

Les tentations et les dangers des plans subtils

Lorsque le sadhakaentre dans le plan astral durant la
méditation

Je suis parfois condinté a cetaines foces entrant dans mon
corps et me donnant des suggestions étranges.

N'accordez aucune confiance a de tels messages ou suggestions,
gu'ils viennent de personnes vivantes ou de forces invisibles. On
devrait suivre uniquement les messages et suggestions raisonnables
et conformes aux enseignements des saintes écritures. De
nombreuses voix délivrant des messages peuvent étre entendues
si le sadhakaentre dans le plan astral durant la méditation.
Généralement, ces voix entendues ou ces formes pergues
pendant la méditation divisent la consciencesalhakaau
détriment de la progression de sa méditation.

Les obstacles courants

« Tu rencontreras, sans aucun doute, des obstacles tant que tu n auras

pas atteint la perfection. S'ils t affectent, tu ne pourras atteindre
ton but. Ne t'en inquiéte pas et avance vers la perfection avec
confflance et persévérance. Souviens-toi . Dieu est d tes coLés. »

— Joyaux spirituels
Transformer la pierre d’achoppement en templin

Il arrive que nos mauvaikarmaspassés deviennent un

265



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

obstacle dans natrsadhanaComment rédugr leurs effets
pour que note sadhanae poursuive selon netdessein ?

Vous pouvez transformer les pierres d’achoppement en tremplins
pour vous éleveia condition de savoir comment procéder et
d’avoir un profond et intense désir d’accomplir vataehana.

Les obstacles viennent a vous pour que vous preniez conscience
de votre niveau et que vous puissiez évaluer la profondeur et la
sincérité de votre aspiration. Le chercheur devrait adapter a sa
situation le temps qu'il allouera a la priere, a la méditation, au
service désintéressé et aux autres pratiques sadl@ana
spirituelle.

Pendant ces derniers jours, je n'ai pas été capable de me
concenter en méditation, je sens tains obstacles.

Qu’est-ce qui vous empéche de vagseoir pour méditer ?
L'obstacle vient-il de I'extérieur ou est-ce votre mental qui
renacle ? Sivous ignorez quel est I'obstacle, comment pouvez-
vous le surmonter ? Regardez a l'intériefaites votre
introspection et tdchez de savoir ce qui vous empéche de vous
asseoir pour effectuer votre méditation.

Qu’est-ce qui me maintient éloigné de Dieu ?

Un jour, je vous ai demandé vetrmide pour établir une
relation avec Dieu et vous m’avez répondu : « Quaneizser
vous capable de consasrquelque temps pour eetra
I'intérieur et Le enconter ? » Qu’est-ce qui meend
incapable de laccueillir en mon coeur ?

266



Les obstacles courants

Si nombreux sont les obstacles survenant sur le chemin de la
Réalisation de Dieu ! Les premiers et principaux obstacles sont
le manque d’intérét pour Dieu, le manque de confiance en Lui,
un attachement excessif aux objets, situations et relations
temporels, les émotions négatives, les désirs matériels, l'instabilité
du mental, les fausses croyances, une mauvaise compréhension,
les mauvaises actions et le manque d’ouverture dans la vie du
chercheurPour vaincre de tels obstacles, un engagement total
et une détermination sans faille, un effort juste, un
accompagnement appropri€, la priere, l'introspection, la réflexion
et la rencontre périodique d’'étres éveillés sont essentiels. Dieu
aide ceux qui s’aident eux-mémes en Lui faisant confiance.

Demandez-vous : « Qu’est-ce qui me maintient éloigné de
Dieu ? Qu’est-ce qui me contraint a toujours bouger et errer ?
Qu’est-ce qui me fait souffrir ? » Posez-vous chaque jour ces
guestionsAsseyez-vous tranquillement, faites votre introspection
et vous oliendrez assurément les répond&sis connaissez
votre mental et votre vie bien mieux que qui que ce soit.

Comment se libérer de l'impact d’un incident du passé

Pendant ma méditation et j@apa un incident passé
m’apparait, entrave le pcessus de ma meditation et persiste
malgré mes efforts. S’il vous plait, guidez-moi, que devrais-
je faire pour me défa@rd’un tel obstacle ?

Il semble que cet incident passé ait eu un tres profond impact
sur votre mentalous devez neutraliser I'impact de cet incident
par la réflexion. Si vous ne pouvez le faire, alors priez Dieu de
vous libérer du souvenir de cet incident. Parlez de cet incident a

267



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

un ami trés proche. Ne le gardez pas enfoui dans votre cceur
Votre ami peut vous aider a dépasser I'impact de cet incident. |l
vous sera plus facile de vous dégager de l'influence de cet
événement si vous le révélez a certains de vos amis intimes.

Comment surmonter les problemes psychologiques et
mentaux ?

Mon fils a été hospitalisé a deusprises pour un traitement
psychiatrique Suite a cette situation doulcause, il est
devenu plus mataret m’a permis aussi d’apgpiondir mon
chemin spirituel. Parfois, mon anxiété nemd faible. Que
faire ?

Votre anxiété pour votre fils ne lui sera d’aucune aide. Cela peut
méme créer pour vous-méme des problémes psychologiques.
Aidez-le selon vos capacités et vos moyens, encouragez-le et
aidez-le a mener une vie équilibrée. Quelle est la cause de son
probleme psychologique Pachez de la découvripuis
supprimez-la. J'ai pu observer que beaucoup plus de personnes
souffraient de problémes psychologiques en Occident qu’en
Orient. Cela est da entre autres a leur mode de vie et a
l'instabilité de leur vie de famille. Priez pour lui, pour son bien-
étre et ne le laissez pas seul. Il faudrait le persuader d’étre toujours
occupé a un travail, quel qu'il soit.

Je dois aussi fafr face a des pblémes psychologiques dans
ma famille et je éssens beaucoup de souffrances dans ce
corps. Comment le purifier ?

268



Les obstacles courants

Le corps souffre du fait de quelque maladie. Effectuez un controle
approfondi et donnez au corps le traitement approprié, selon l'avis
meédical. Le corps peut aussi étre malade du fait de certains
problemes aigus du mental. Dans ce cas, pour supprimer la
maladie du corps, on doit surmonter ce probleme mental. Le plus
souvent, les probléemes mentaux sont créés par des pensées
erronées, des émotions négatives extrémes et des inquiétudes.
Grace a la confiance en Dieu et a l'aide de la priere, de la
réflexion, des exercices respiratoires, de la méditation, etc.
essayez de faire en sorte que votre mental demeure tranquille et
paisible.

Deux fagons de vaincre les émotions négatives

Durant la méditation, nous devrions nous etfard’'éte
totalement détendus. Mais si nowesssentons cédines
emotions, des tensions peuvent se rast@f Comment gér
cela?

Il existe deux manieres de dépasser une émotiore tonsiste

a utiliser la méthode donnée dansvega Sutrasle Patanjali.

Il est dit dans un de csstras: « Neutralisez une émotion, une
émotion négative par son contraire. » S'il y a colére, neutralisez-
la par 'amour S’il y a attachement, neutralisez-le par le
détachement. S’il y a une passion exagérée, neutralisez-la par
'absence de passion, et ainsi de suite. Comment procéderez-
vous ? Si vous avez un sentiment d’attachement, vous devriez
vous rappeler ou évoquer quelques incidents réveillant en vous
'absence de passion. Par exemple, vous pouvez vous souvenir
de la mort de certains de vos amis proctiess pouvez vous

269



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

rappeler ou évoquer quelques autres incidents durant lesquels un
ami proche s’est séparé d’'un ou d’'une ami(e), etc. De telles
pensées feront disparaitre le sentiment d’attachement ou le
réduiront. On devrait aussi réfléchir aux conséguences
douloureuses induites par le fait de céder a ses émotions
négatives.

La seconde méthode consiste a observer une émotion
comme un témoin, sans s’identifier a elle ; '’émotion disparait alors
immédiatement/otre mental ne peut pas fonctionner si vous ne
vous identifiez pas a IuAussi, si vous pouvez observer votre
mental comme un témoin, le processus mental ou le processus
emotionnel ralentit pour finalement s’arréf@onc, lorsqu’une
émotion apparait, la solution est : ne la supprimez pas, n'y
consentez pas, regardez-la. Si vous n’étes pas assis en
méditation, vous devriez faire un jogging ou coetita tension
cessera.’Bnemgie utilisée par le mental pour penser ou ressentir
sera utilisée pour courir

Puis-je vous raconter une histoire ? C’est celle d'un
employé de bureau. Son patron était extrémement dur avec lui.
Il le réprimandait souvent pour des choses insignifiantes.
L’employé n’osait rien dire a son patron ni exprimer sa colére.
Peu a peu, cela commenca a avoir un effet si néfaste sur son
corps et son mental gu’il tomba malade de corps et d’esprit, et
ne put plus aller a son bureau. Il prit un congé et demeura chez
lui. Mais la mémoire de son patron le réprimandant ne le quittait
pas et, méme chez lui, il demeurait trés agité. Il ne pouvait plus
dormir la nuit. Sa femme le conduisit chez un psychiatre qui, apres
avoir écoute trés attentivement le récit de I'employé, lui dit :

« Vous pouvez guérir en I'espace d’'une semaine. » Il lui
recommanda de placer une photo de son patron dans sa chambre

270



Les obstacles courants

et de la frapper régulierement avec sa chaussure, quatre fois par
jour (Swamiji rit) : le nombre de sessions de méditation auxquelles
Vous assistez ici.émployé suivit ces instructions et fut guéri en
une semaine. Il retourna a son bureau pour travather patron

lui demanda ce qui lui avait permis de guéngpondit : « C'est
grace a vous, Monsieur Les émotions positives créent aussi
des tensions, mais elles sont plaisanfesis les types
d’excitations vont a I'encontre de la paix.

Complexe de supériorité et complexe d’infériorité
Comment vainer'orgueil ? Devrais-je m’abaisser ?

J'aimerais vous citer une phrase degaux spirituels « Etes-

vous fier de la beauté et de la santé de votre corps ? Quelques
jours d’'une maladie violente suffisent a le déformer et a le
transformer en un amas d’os répugnant. Etes-vous fier de votre
intellect et de votre pouvoir de réflexion ? Un coup sur votre téte
peut endommager votre cerveau et vous vous retrouvez
incapable de penseftes-vous fier de votre vie ? Quelques
minutes d’arrét de votre respiration et votre vie disparait. » De
guoi pouvez-vous étre fier ? Sivous étes fier d’étre une personne
riche, des milliers de personnes dans le monde sont plus riches
gue vous. Si vous étes fier d’étre une personne sage, vous révélez
en fait votre ignorance, parce que des centaines de personnes
de par le monde sont plus sages que vous. Si vous étes fier d’étre
un grand saint ou un grand sage, cela dénote une vision bien
étroite, parce qu'il existe de nombreux sages plus grands que
vous dans le monde.

271



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

Pouvez-vous me dire ce qu’il y a en vous dont vous pouvez
vous sentir fier ? Le complexe d’infériorité et le complexe de
supériorité résultent tous deux de I'ego. Pourquoi devriez-vous
vous sentir inférieur ? Si vous étes malade, des centaines de
personnes sont plus malades que vous. Si vous étes pauvre, il y
a des milliers de personnes a travers le monde qui n'ont pas
sufisamment a mangefSi vous vous sentez ignorant, de
nombreuses personnes dans le monde sont plus ignorantes que
vous. Pourquoi devriez-vous vous sentir inférieur ? Ne vous
comparez a personne. Tachez d’entrer profondément en vous-
méme et de découvrir votre Nature essentielle et véritable.
Lorsque les sentiments d'infériorité ou de supériorité surviennent,
regardez ceux qui sont de condition inférieure ou supérieure a la
votre. Cela vous permettra de garder un mental stable.

« Pour un cherheur il est trés impotant d’étre sans
importance »

Lorsque vous avez mal a la téte, arrétez de vous concentrer
et détendez-vous

Je ressens une douleur emimes yeux pendant que je médite.
Que puis-je fae pour m’en libéer ? J'ai entendu de qu'il
faut parfois faie une ouvdure dans le font pour éte
soulagé de cette douleur

Si la concentration est forcée, cela peut vous donner mal a la
téte. Lorsque cela se produit, arrétez de vous concentrer et
détendez-vous. Sila douleur persiste, vous devriez arréter de

272



Les obstacles courants

vous concentrersinon cela peut endommager les cellules
cérébrales. Si vous vous concentrez sur une image au niveau du
front pendant plusieurs années, il peut arriver que vous soyiez
incapable d’écarter cette image, mais cela est extrémement rare
et c’est un signe de sainteté. Ramakrishna a da faire face a cet
obstacleTotapuri (le Guru de Ramakrishna) lui perca le front
avec un morceau de verre jusqu’a ce que du sang en sorte et
gue l'image de I®evidisparaisse.

Ramakrishna ne faisait aucun effort pour se concentrer sur
la Devi.C’était devenu pour lui spontané et, & ce moment 13, il
oubliait tout, excepté |®evi. C’est ce que I'on appelle le
savikalpa samadhRares sont ceux qui atteignent cet état.

Donc, lasadhanae devrait induie aucune tension ?

Si la sadhanacrée des tensions en vous, ce n’est pas une
sadhanaBoire de I'eau peut-il vous donner soif ? Le feu peut-

il vous donner froid ? Tachez de découvrir la cause de votre
tension, elle ne peut étre due addhanal.a méditation forcée

peut créer des tensions, des maux de téte ou quelque autre
maladie. Entretenez une profonde aspiration pour satligana

Alors vous prendrez plaisir a la vivre. Méditer signifie s'asseoir
tout pres de votre Bien-Aimé, Dieu. Comment pouvez-vous étre
tendu lorsque vous étes assis en présence de votre Bien-Aimeé ?

La colére
Ou est votre colére ?

Lorsque nousassentons un acces de cel&u d’irritation

273



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

vis-a-vis d’'une personne, devrions-nous I'exprimeme si
cela peut blesser cette personne ? Ou devrions-nous nous
efforcer de le contenir ?

Nous ne devrions pas nous laisser emporter par la colére. Elle
peut étre vaincue par I'amouluorsqu’elle survient, souvenez-
vous d’une personne que vous aimez profondément et la colere
disparaitra.

La colée est parfois si fae !

Si, lorsque vous étes en colére, vous pouvez observer cette
coléere, elle perdra de son intensité et méme s’arrétera.

Les émotions viennent-elles chanipura(cente situé au
niveau du nombril) ?

Toutes les émotions sont reliées au centre du coeantg.
Manipura est le siege de lprana-shakti de I'énergie de
l'action.

Y a-t-il un moyen d’éviter la coler?

Les médecins disent que, si I'on retire votre adrénaline, vous
serez incapable de vous mettre en colere. Pouvez-vous me
montrer votre colere ? Un homme alla voir un moine zen et lui
demanda : « Comment vaincre ma colére ? » Le moine répondit :
« Montrez-moi votre colere et je vous dirai comment la vaincre.
Ou se trouve votre colere ? hrmme regarda en lui et fit de

son mieux pour la trouvamnais en vain. Lorsque vous étes présent
(conscient), la colere est absente ; et lorsque la colere est

présente, vous étes absent.
274



Les obstacles courants

L’homme possede le pouvoide discriminer et de vaince
ses tendances négatives

Je sens que s’effoer de vaince la colée consiste a la
réprimer Ne vaut-il pas mieux lacher prise ?

« Réprimer » signifie étre obligé de faire quelque chose sous une
contrainte venant de I'extérieuMais si vous le faites
volontairement, avec joie et dans une intention constructive et
positive, comment cela peut-il étre qualifié de « répression » ?
Par exemple, vous savez que la colere n’est pas bénéfique et
vous acceptez cette idée. Elle est mauvaise pour votre santé
physique, elle augmente votre tension, elle produit du poison dans
votre corps, elle affecte votre digestion, etc. Elle est mauvaise
aussi pour le mental, car elle y crée des tensions, vous trouble et
vous perturbe beaucoup. En outre, elle est préjudiciable pour la
société, car elle y provoque des conflits. Dans un acces de
colere, on peut méme tuer quelqu’un. Elle peut briser votre vie
de famile. Par-dessus tout, elle est préjudiciable sur le plan
spirituel, cardans un acces de colére, vous perdez votre pouvoir
de discernement ainsi que votre vigilance et vous vous identifiez
totalement a I'objet de votre colekaus perdez votre présence

a vous-méme et devenez centré sur ce qui est phénoménal et
impermanent. Il en est de méme pour toutes les tendances et
émotions négatives.

Si vous comprenez tout cela, ne devriez-vous pas vous
efforcer de refuser la colére et de la rejeter lorsqu’elle survient ?
Ou devriez-vous étre esclave et obéir a votre mental colérique ?
Lorsqu’il est en colere, un animal ne peut s’arréter ; mais
I’'hnomme possede le pouvoir et la capacité de vaincre la colére
ainsi que toutes ses tendances négatives. Il posséde le pouvoir

275



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

de discernement, il peut vaincre la colére par I'amibpeut
refuser et rejeter sa tendance a se mettre en colere. Il peut
pardonner les erreurs et supporter les faiblesses d’autrui. Si, a
travers une de ces méthodes, il vainc sa colére, appelleriez-vous
cela de la répression ?

Si vous ne réfléchissez pas sur vos expériences et
n'apprenez pas d’elles, alors quelle est la différence entre un
animal et un homme ? Le mental et les sens vous trorkpast.
suivez souvent leurs injonctions et, lorsque le résultat est
désastreux ou douloureux, vous vous repentez, n’est-ce pas ?
Ne devriez-vous pas essayer d'éviter de renouveler cette erreur ?
Ou devriez-vous continuer a commettre encore et encore les
méme fautes, pensant que c’est réprimer que de refuser et de
rejeter les suggestions négatives de votre mental ? Devriez-vous
« lacher prise » et tuer une personne si votre mental colérique
vous suggere de le faire ? « Lacher prise », ce ne sont que des
mots, une phrase répétée partout eni@aat par des
enseignants. Qu’est-ce que ce « lacher prise » ? Que signifie-t-il
exactement ? Devriez-vous vous abandonner a la colere et aux
tendances négatives de votre mental ?

Si vous voyez votre colére, elle tend a disparaitre
Comment accepter ma cabe?

La colére blesse plus la personne qui entretient sa colére que
celle a qui elle est destinée. Si vous voyez votre colere lorsqu’elle
se manifeste, elle tend a disparaitre. Mais, en général, vous ne la
voyez pasvous vous en souvenez une fois I'orage passé. Celui
qui observe n’est pas le méme que celui qui se souvient. La

276



Les obstacles courants

personne qui se souvient de sa colére, qui la reconnait et qui est
déterminée a I'accepter n'est pas la méme que celle qui observe
la colere. Comment pourriez-vous accepter votre cooal®

étes absent lorsque la colére est présente. La seule
compréhension intellectuelle ne vous permet pas de dire « oui »
ou « non » a la situation que vous rencon¥eas savez que la
colere est préjudiciable pour le mental et le corps, et vous
continuez pourtant a vous mettre en coléfeus savez
pertinemment que vous ne devriez pas étre jaloux et, cependant,
vous continuez a I'étre.

La luxure
Le désir sexuel est un obstacle important

Aprés la mort de mon fils, quelque chose est également mort
en moi. Je neessens plus de désir sexuel. Est-ce di a une
transformation de I'éngjie ? Quel est vo#r conseil a ce
propos ?

C’est une trés bonne chose que vous n'ayiez plus de désir sexuel
apres cet événemeXbus devriez maintenant diriger toutes vos
énergies vers le chemin de la Réalisation de Dieu. Pour de
nombreux chercheurs, le désir sexuel est un obstacle important
sur le chemin. Le désir est comme une démangeaison. Cela vous
démange et vous vous grattez, apportant ainsi une sorte de
soulagement temporaire que vous confondez avec le bonheur
Vous vous grattez alors encore plus, ce qui ne résout pas le
probleme. Effectuer ureadhanasignifie sublimer toutes vos
énergies pour les diriger vers le chemin de la Réalisation.

277



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

Vaincre le désirsexuel

J'ai été marié pendant de nonglises années mais ma femme
est décédée. Je suis maintenant veuf, mais je c@nsecoe
un désir sexuel. Comment puis-je le surmonter ?

Il'y a seulement deux facons de dépasser le désir sexunel. L

est 'amour intense et profond pour Dieu. Lorsque ce désir intense
pour la Réalisation de Dieu surgit, I'énergie du désir sexuel
commence a se transformer et les passions se transmuent
progressivement en amour pour Dieu. La seconde est la voie de
prauvritti, la voie du chef de famille. On peut vaincre ce désir
par la vie dggrihastha(la vie de chef de famille) a condition

gue la sexualité avec I'épouse soit en accord avec les normes
établies dans les saintes écritusag-§hastrapour les personnes
mariées. Si vous n’étes pas capable de vaincre cerdésie

apres avoir passé de si nombreuses années de votre vie en étant
marié, cela signifie vous n’avez pas vécu cette vie maritale en
essayant de dépasser le désir sexuel, mais que vous l'avez
considérée seulement comme un moyen de jouir des plaisirs
sensuels. Cette tentative doit étre effectuée lorsque I'épouse est
en vie, mais il semble que vous n’'ayiez jamais cherché a
surpasser vos désirs sexuels lorsque votre épouse était encore
en vie.Vous avez considéré cette vie uniguement comme une
opportunité pour jouir des plaisirs sensuigjourd’hui, la
mémoire de ces plaisirs bouillonne dans votre esprit et vous
perturbe parce que vous n'avez plus les moyens d’en fouir

ce stade, vous pouvez vaincre ce désir a traxa@ragya(le
détachement), qui consiste a réfléchir continuellement, pendant
une trés longue période, sur la nature transitoire du plaisir des
expériences sensuelles. En paralléle, vous devriez aussi prier le

278



Les obstacles courants

Seigneur de vous donner une vision claire et un amour intense et
véritable pour LuiVous devriez aussi contréler votre alimentation.
Ne mangez pas ce qui peut stimuler votre énergie sexuelle.
L’autre voie, que je vous suggere maintenant, est de vous
marier a nouveau et d’avoir une partenaire de vie qui serait elle-
méme ardemment en quéte de la Vérité et voudrait elle aussi
dépasser son désir sexuébljectif de la vie maritale n’est pas
de jouir des plaisirs sexuels, mais de les dép&3sler qui mene
une vie maritale dans ce but doit vivre différemment d’un
grihasthaordinaire A elle seule, 'expérience sexuelle ne permet
pas de dépasser le désir sexuel€£dren était ainsi, vous et
toutes les autres personnes mariées seriez capables de dépasser
ce désir Le facteur primordial et le plus important est la
motivation.\Voulez-vous, par cette expérience, jouir des plaisirs
sensuels ou vaincre le désir sexuel ? Si vous faites ce second
choix, il y a une maniére particuliere d’accomplir 'acte sexuel
et, pour ce faire, la personne mariée devrait lire les livres
appropriés. Chez les animaux, il n'y a pas de tabou concernant
le sexe. lls sont méme plus libres a ce sujet que les Occidentaux,
mais ces derniers ont-ils dépasse leur désir sexuel ? Dans leur
SOcCiété, la liberté sexuelle a créé beaucoup plus de problemes
gu’elle n’en a résolu. Personne ne peut se libérer du désir sexuel
en adoptant une vie sexuelle libre. Ceux qui 'adoptent perdent
leur énegie sexuelle, mais pas leur désir

La grandeur des étres humains est de pouvoir apprécier
une joie et des plaisirs plus subtils

Tous les grands enseignements spirituels nous disent d’éviter
les relations physiques eethomme et la femme 3 que
c’est avilissant. Pouwuoi en est-il ainsi ?

279



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

Les plaisirs des sens sont disponibles pour tous, y compris les
animaux. Ces derniers y prennent plaisir d’'une maniere plus
profonde et plus forte que I'étre humain, leurs sens étant
beaucoup plus développés que ceux des humains. Par exemple,
VOUS ne pouvez Voir un objet éloigné alors qu’un aigle volant dans
le ciel peut voir une aiguille sur le sol a plusieurs centaines de
metres de distance ; un chien peut sentir I'odeur d’'un objet situé
a une trés grande distance ; et ainsi de suite.

Il n'y a rien d’abject ou de sale, comme ont pu I'écrire
certaines personnes, dans la jouissance des plaisirs sexuels, mais
la grandeur de I'étre humain réside dans sa capacité a jouir de
plaisirs plus subtils et plus élevés tels que la joie ressentie dans
la compassion, la religion, la musique, la poésie, I'art, la peinture,
la recherche, le service désintéressé, etc. Le plus haut et le plus
grand privilege donné a un étre humain est la possibilité de
découvrir la Vérité et, de ce fait, de trouver la Paix et la Félicité
permanentes. Si I'étre humain passe sa vie a jouir uniquement
des plaisirs sensuels, il ne progressera pas, il n’évoluera pas, il
se contentera de répétdurant son existence humaine, les
expériences qu’'il a déja vécues pendant ses nombreuses vies
antérieures en tant gu’animal, ce qui est infantile.

L'énergie sexuelle peut é& transformée et utilisée pour
notre croissance spirituelle

Qu’est-ce que I'éngre sexuelle et que peut-on endaQue
dites-vous a mpos de la sexualité ?

Il'y a une différence entre I'énergie sexuelle et la sexualité. La
sexualité est 'usage de I'énergie sexuelle pour obtenir des plaisirs

280



Les obstacles courants

sexuels. Les rechercher en se conformant aux normes sociales
peut ne pas étre un péché, mais ce n’est assurément pas la
meilleure maniére d'utiliser cette égiex. Lénegie sexuelle peut
étre transformée en énergie spirituelle et étre utilisée pour notre
croissance spirituelle. Les plaisirs des sens et les plaisirs sexuels
sont déja librement disponibles dans la vie animalssi n'est-
il pas digne d’'un étre humain de rechercher les mémes plaisirs
gue ceux dont il a joui librement dans la vie animale. Le véritable
objectif de I'existence humaine ne peut étre la poursuite de ces
plaisirs, car elle conduit sans conteste a l'avilissement. Le véritable
objectif de I'existence humaine est de réaliser la paix et le bonheur
infinis et éternels, fruits de la Réalisation du Soi.

L'énemgie sexuelle peut étre transformée@settejas,
et utilisée sur le chemin de la Réalisation du@asest la forme
subtile de I'énergie sexuelle et, sans elle, il est virtuellement
impossible de contréler son mentajasse manifeste ensuite
entejas,qui est la lumiére divine accompagnée de magnétisme
gue vous pouvez ressentir en présence d’une sainte personne.

Comment pouvons-nous découvrir et expérimenter ce
processus ?

Aspirez de plus en plus & I'Eternel. Cultivez le détachement par
rapport a ce qui est temporel et transitoire. Pratiquez des
exercices respiratoirest le pranayama et méditez
régulierement. Si vous suivez fidélement cette ligne de conduite,
vous serez capable de transformer votre énergie sexuelle.

Comment pouvons-nougaonnaite I'amorce de cette
transformation ?

281



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

Lorsque votre énergie sexuelle se transformera, vous ressentirez
de moins en moins d’excitation sexuelle et de plus en plus un
sentiment de ravissement intérieur

Si vous ne pouvez vaincre vos pulsions sexuelles, mariez-
vous

J'ai le sentiment que les moines qui enseignent commencent
parfois par imiter la vie de moine alors qu’ils ne sont pas
des célibataies-nés. De ce fait, ilsument leur vie ou
deviennent de faux prés, comme¢ai pu I'obsewer dans

le catholicisme. dudriez-vous commenter ?

lls ne devraient pas vivre comme des anes ! lls devraient utiliser
leur volonté et leur pouvoir de discrimination pour maitriser leur
instinct animal. lls devraient se marier et suivre les regles d’'une
vie maritale. Méme dans le christianisme, personne n’est forcé
de devenir moine. Si quelgu’un ne peut observer les veeux de
moine, il lui est permis de quitter les ordres pour vivre une vie
de citoyen ordinaire.

\Vous dites : « Finalement, la sexualité doieéinincue. »

Il existe aussi l'institution du mariage. Il est possible de se marier
et vivre comme un membre responsable de la société. Je suis en
train de vous suggeérer le juste chemin pour vous ! Si vous ne
pouvez contrdler et vaincre vos pulsions sexuelles, vous devriez
vous marierMais cela n’est en rien une obligation, c’est votre
choix.Vous pouvez choisir si vous voulez ou non devenir moine.

282



Les obstacles courants

Donc quelle est vatrsuggestion ? S’il vous plait, soyez clair

La voie de l'ane est la plus facile ! Suivrez-vous celle-ci ?
Pourquoi étes-vous effrayé par les défis ? (Riant) Si vous ne
pouvez faire face a une épouse, comment ferez-vous face a
Dieu ?

L'attachement
C’est l'attachement qui est I'obstacle, non le monde

La sadhaneest-elle effectuée pour verrd’'une maniex
correcte dans le monde ?

Lorsque vous étes dans un corps, vous étes dans le monde.
Comment pouvez-vous étre en dehors du monde tant que vous
étes dans un corps ? Ce n’est pas le monde qui est I'obstacle
dans lassadhanamais I'attachement, le désir intense pour le
monde Lorsque votre ego est blessé, cela vous perturbe et vous
agite beaucoup. Comment, au stade ou vous en étes, pourriez-
vous supporter la mort de votre ego ? Si vous perdez votre
argent ou votre maison, vous vous lamentez. S'il y a danger pour
votre corps, vous criez. Comment pouvez-vous faire face a la
mort de votre mental ?

Il est plus facile de demeurer imperturbable dans les
conditions défavorables que dans les conditions favorables

Qu’est-ce que cela signifie lorsque vous dites : « Il est plus
difficile de supporter les conditions favorables que les
conditions défavorables » ?

283



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

Vous ne vous attachez pas aux conditions défavorables, vous
vous eforcez de les dépass@iors que, si vous n’'étes pas
vigilant, les conditions favorables peuvent piéger votre mental,
car vous ne leur résistez pas. D’autre part, vous souhaitez que
les situations soient favorables et vous vous efforcez de les rendre
telles. Dans ce cas, il est particulierement facile de s’y attacher
Demeurer imperturbable dans les situations favorables est donc
plus difficile que de le rester dans des conditions défavorables.
Ne pas étre affecté et demeurer vigilant dans les situations
adverses est plus facile. Comme vous ressentez du plaisir dans
les conditions favorables, vous vous identifiez immédiatement a
elles. C’est dans ce sens qud garit que supporter des
conditions favorables est plus difficile.

L’'attachement peiturbe le mental

Plus les désirs et les attachements s’affaiblissent, plus la méditation
devient facile et meilleure elle est. C’est le désir qui fait mouvoir
le mental et c’est I'attachement qui le perturbe.

Puis-je devenir généux si je suis né égoiste ?

Certainement, d’égoiste vous pouvez devenir généramxour

vous rend généreux alors que I'attachement vous rend égoiste.
Vous devez abandonner I'attachement et chérir et entretenir
amour dans votre caeur

Comment se défaire de tout attachement

Peut-on se défae de l'attachement a la noriture

284



Les obstacles courants

uniqguement par la discipline ou est-il exfation avec un auty
deésir ?

Lorsque vous mangez, encore et encore et pendant longtemps,
de la nourriture que vous aimez, vous pouvez vous y attacher
Pour se défaire de n'importe quel attachement, la discipline ainsi
gu’une compréhension juste sont nécessaires.

Trop manger peut-il aussi é&rdd a un besoin de
compensation ?

S’ily a un manque de sel dans votre corps, vous pouvez ressentir
le désir de manger de la nourriture contenant du selx&tapée,
lorsque vous transpirez, il y a tant d’eau qui sort de cotgs

gue vous étes assoiffé et voulez boire de I'eau. La méme loi
s’applique au mental.

Vous avez écrit une fois que nous pouvons manger des
suckeries, mais que nous devrions abandonner le désir pour
elles.

Si vous pouvez y parvenge sera comme manger sans manger
Voir sans voirentendre sans entendre, &t le monde ne peut

pas faire cela. C’est une déclaration spirituelle courante. Les
mémes mots ont été dits par de nombreux mystiques a propos
de I'action, lorsque celle-ci est effectuée sans motivation et sans
le sentiment d’en étre l'auteur

Ne prenez rien au sérieux hormis Dieu

Je suis econnu par difféents goupes de personnes comme

285



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

un homme ayant la capacité de les corgldirl’action, et
c’est un pobleme pour moi.

Vous ne pouvez empécher les gens de reconnaitre ce qu’ils
veulent. Si vous n'acceptiez pas cette reconnaissance, elle ne
représenterait pas un probleme pour Vdogs étes ce que vous
étes et ils sont ce gu’ils soMous-méme demeurez détaché
intérieurement. Ne prenez rien au sérieux hormis Dieu et la Vérité.

L’enfant et le balai cassé

Une famille tres riche vint un jour me@i avec un enfant a
I'époque ou je vivais dans une grotte, a Jammu. Il y avait un balai
cassé posé dans un coin de la growsfant s’éprit de ce balai.
Lorsque la famille s'appréta a patfienfant ne voulut pas quitter

le balai. Il insista pour le prendre et 'emporter chez lui. Ses
parents lui dirent : « Nous t'achéterons de nombreux balais
comme celui-ci, s'il te plait, laisse ce balai ici. » Mais I'enfant
restait inflexible, il refusait d’écouter qui que ce soit, il prit le balai
cassé et I'emporta chez lui. Je dis a ses parents : « En un sens,
nous sommes tous comme cet enfant. » Nous tombons amoureux
de choses matérielles qui, d’un point de vue spirituel, ne valent
pas mieux que ce balai casgéus réalisez cela lorsque vous
atteignez la maturité spirituelle. Lorsque je parlais, je racontais
souvent cette histoire durant mes causeries.

« Regarde ! Lad-bas, Dieu t attend. Mais, hélas, tu es ici
completement absorbeé par tes jouets ! »
— Joyaux spirituels

286



Les obstacles courants

La peur
C’est I'attachement qui crée la peur
Pourquoi la Vérité crée-t-Elle la peutant de peur ?

C’est le mensonge qui crée la p@ar il craint d’étre découvert.

Le mensonge n’a pas de fondement sur lequel prendre appui. I
se donne une apparence de Vvérité. Personne n'aime le mensonge.
Si quelqu’un vous ment, I'aimerez-vous@us ne pouvez faire
confiance a une personne qui ment. C’est le menteur qui a peur
de la Vérité. Comment une personne franche peut-elle avoir
peur ? Si elle est effrayée, cela signifie qu’elle est d’'une tres
grande faibless@ous les livres saintsfeent que c’est [¥/érité

qui gagne au bout du compte. Si un homme déloyal réussit dans
la vie, il ne réussit pas a cause de sa duplicité. Il réussit car des
personnes pensent qu'il est sincere et lui font confiance. Dés que
sa duplicité est révélée, les gens cessent de lui faire confiance et
il se trouve en difficulté.

Ce n’est pas I'abandon de votre béquille qui crée en vous
la peurVotre sécurité est fallacieuse. Comment une chose ou
une personne qui n'est pas elle-méme en sécurité peut-elle vous
seécuriser ? La sécurité que vous ressentez dans les objets et les
relations temporels est fondée sur 'ignoraMoels dépendez
d'objets ou de personnes qui sont eux-mémes déperizsHs.
bien qu’extérieurement vous sembliez étre en sécurité, au fond
de vous-méme, vOUS ne pouvez jamais vous sentir en securite.
Vous ne faites que réver que vous étes en sécurité et ce réve
peut se briser a tout moment. C’est I'attachement aux choses et
aux situations impermanentes qui crée la.pMaws vous sentez
en seécurité, car vous ne pouvez voir la précarité des ckosss.

287



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

les considérez comme permanentes et vous vous trompez vous-
méme en vous croyant a I'abri. La véritable sécurité ne vient que
lorsque vous découvrez Cela, qui ne peut jamais vous étre enlevé
et qui est votre Etre véritable et essentielss dites que vous
savez, mais votre peur indique que vous ne savez pas. Si vous
connaissiez vraiment le Réel et ce qui est irréel, votre attachement
pour l'irréel aurait cessé en méme temps que votrelp@sgue

VOUS savez que le serpent que vous voyez n’en est pas un mais
seulement un bout de corde qui ressemble a un serpent, étes-
vous encore effrayé par cette corde ?

Ayez peurde vos peurs

Swamiji, vous nous avez conseillé d’avoir peur de nos peurs.
Comment est-ce possible ?

Si vous doutez de vos doutes, ils perdent de leur force et
disparaissent progressivement. Si vous craignez votrgogeur

a peu, elle perdra de sa force. La peur est le résultat de
l'attachement. Tattachement produit la peur alors que 'amour
I'éradique. Savez-vous qu’'une mere aimante peut faire face a un
lion et le combattre pour sauver son enfant ?

La peur est vaincue par la foi et la confiance, ou par
I'abandon de lidentification au corps

Quelle est la cause de la peur ? Comment la vaificr

La peur est assurément un grand obstacle. Elle peut étre vaincue
par la foi et la confiance en Dieu. De plus, le chercheur de Vérité
devrait étre prét a faire n'importe quel sacrifice et a affronter

288



Les obstacles courants

courageusement tout ce qui se présentera sur le chemin. Le
véritable amour pour Dieu et la priére réguliére donnent la force
de faire face a toute éventualité.

La cause de la peur est I'attachement et, tant qu'il est Ia,
on ne peut étre complétement libéré de la.g@ependant, si
vous avez une foi et une confiance simples en Dieu, comme
I'enfant en ressent pour sa mere, vous pouvez vaincre la peur
parce que vous sentez que Dieu, qui est toujours avec vous, vous
protegeVous devez vous exercer a ressentir la présence de Dieu,
gui est trés aimant, plein de compassion et toujours priésent.
des livres qui éveillent ou accroissent votre foi enuRidisez,
encore et encore, des livres sur la vie des saints qui aimaient Dieu
et possédaient une foi profonde en Lui.

Une autre méthode consiste a abandonner l'identification
au corpsTout attachement nait de cette identificatitous devez
réfléchir continuellement au fait que vous n’étes pas ce corps-
mental, que vous étes la conscience-témoin. La pratique de cette
non-identification au corps-mental devrait étre permanente,
comme la respiratioVous devriez I'dectuer nuit et jour

La peur de souffrir vous rend inefficace

J'ai lu une histoie a popos d’'un saint demandant a ses
dévots de maher sur une planche maintenue a undaiae
hauteur au-dessus du sol. A partir d’'un certain niveau, les
dévots sont effrayés par la hauteur de la planche et n'osent
plus macher dessus. Je ne corapds pas la signification de
cette pratique.

Ce n’est pas la hauteur qui vous effraie, mais le fait de tomber
de cette hauteur ! Cela révéle que, d’un point de vue

289



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

psychologique, lorsque vous avez pewus ne pouvez plus
effectuer la moindre tache. Marcher sur une planche large de
trente centimetres est tres facile ; mais, lorsque cette planche est
a une hauteur de cinq ou six metres, vous ne pouvez plus la
parcourir & cause de la peur de tomber et de vous bleaser
peur de la souffrance, la peur de la mort vous rendent inefficace.

Seul I'étre réalisé est libre de la peur de la mort

Pendant la méditation, je sens que je m'intériorise de plus
en plus, mais je résiste alors au désir d'emtplus
profondément en moi.

Le mental est divisé, il n’est pas unifié. Une partie de votre mental
veut une chose alors qu’une autre veut le contraire. Urvinus
voulez étre roi et, un autre jouous pouvez vouloir renoncer a
tout et devenir usannyasiCela est dd au fait que votre mental
ne forme pas un tout unifié. Méditez sur I'Un, qui Lui est unifié,
méditez de plus en plus sur Dieu.

J'ai le sentiment que je mourrai en meditation.

Tout le monde estfeayé par la mort. Seul, I'étre réalisé est libéré
de la peur de la mort. Méme lgsgistrésavanceés sont effrayés
par la mort. Le désir de vivre est trés profondément enraciné
dans le subconscient et ce dernier doit étre puriiédur divin

peut éradiquer la peuviéme un amour ordinaire peut le faire.
Des méres ont sacrifié leur vie pour leurs enfants. Un amoureux
ressent du bonheur a mourir pour sa bien-aimée. La
Connaissance divine supprime aussi la peur de la mort et la
Réalisation du Soi immortel la dissipe a j@sna

290



Les obstacles courants

L’avidité
La spiritualité ne peut se vendre

En Occident, il existe une tendance a tout commerciaijger
ce soit la science, I'art, la psychologie, la religion et méme la
spiritualité Les événements sportifs eux-mémes et les jeux tels
gue I'athlétisme, le tennis, le football, le basket-ball, le cricket,
etc., sont devenus des moyens de gagner de l'argent. Il n’y a
donc rien d’étonnant a ce qu’en Occident certaines méthodes
de développement personnel et d’utilisation du pouvoir de la
volonté soient commercialisées par des gens malins. Mais la
spiritualité, pas plus que Dieu, ne peut étre vendue ou achetée.
C’est un fait gu’en Occident de nombreuses personnes ont
beaucoup d’argent et que cette abondance entraine nombre de
problemes mentaux et de désordres physiques. Parce que les gens
ont de quoi payebeaucoup sont manipulés et dépensent de
fortes sommes dans des méthodes étranges censées leur permettre
d’acquérir rapidement des pouvoirs extraordinaires et de devenir
des guérisseurs, des guides spirituels, des médiums ou des
messagers de la Connaissance divine.

L’ignorance

L’ignorance signifie I'oubli de soi

Dans I'enseignement tibétain, il est dit que le mental tombe
sous I'emprise de dis tendances qui donnent naissance a

'obscurité : la colee, le désir et I'ignorance. Pouvez-vous
me die quelque chose concernant I'ignorance ?

291



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

Cette obscurité signifie I'oubli de soi, la perte de la conscience
de soi.Avez-vous déja remarqué que, lorsque vous étes en
colere, vous n’étes pas conscient de votre colere ni de vous-
méme ? Pendant 'état de colére, vous ne voyez plus que la
personne contre lagquelle vous étes en colere et ses défauts. Il en
est de méme avec le desirgnorance et I'obscurité sont une
seule et méme chose.

Existe-t-il quelque chose que nous pourrions appeler
« choix » ?

Choisissez le moindre malobscurité ou l'ignorance n’ont pas
d’existence positive.’ homme est ignorant car il trouve un intérét
personnel a étre ignorant. Dans la pratique, il préfere I'obscurité
a la lumiére, I'ignorance a la connaissance. Il ne désire pas
changer et il est devenu dépendant de l'ignorance, comme
I'alcoolique devient dépendant de l'alcool et le fumeur invétéré
du tabac.

Comment distinguer une personne sage d'une personne
ignorante

Qu'appelle-t-on une personne sage ?

Pourquoi I'une est-elle qualifiée de « personne sage » et l'autre
de « personne ignorante » ? La personne sage utilise ses sens et
son mental alors que I'ignorante en est esclave. Du fait de son
attachement a la forme, cette derniére voit méme ce qui ne devrait
pas étre vu ; et, du fait de son attachement aux mots, elle entend
ce qui ne devrait pas étre entendu. Elle prononce des mots qui
ne devraient pas étre utilisés ; par exemple, elle profére des mots

292



Les obstacles courants

insensés lorsgu’elle est en colére. Une personne peut servir autrui
avec ses mains tandis qu’une autre peut s’en servir pour battre
guelgu’unMoila la diférence. La personne sage utilise son mental
et ses sens a bon escient. kaspnne ignorante est dominée
par ses émotions et n'a aucun contréle de ses peNeéss.
pouvez vous en rendre compte lorsque vous étes assis en
meéditationVous saurez alors si vous étes sage ou ignorant, si
vous étes libre ou non.

Maya est le pouvoir de l'ignorance

« Cela qui fait apparaitre I'Infini comme étant fini egtya.»
L’ame est sous le charmemaya De ce fait, 'ame voit 'Un
comme étant multiple et I'Infini comme étant fini. C'est le pouvoir
de l'ignorance. Maisnayan’a pas d’existence positivéelle
une ombre, elle disparait a la lumiére de la Conscietérael
n’est pas obligée de se soumettmaaya,mais elle préfére
l'ignorance a la Connaissance, tout comme I'horprééere les
plaisirs temporairegu véritable bonheur

Pourquoi en est-il ainsi ?

Parce que vous trouvez des avantages a étre igndoastne
pouvez courir apres les plaisirs des sens si vous étes éveillé.
L’homme préfere étre aveugle parce qu’'il a des avantages a
demeurer aveugle, c’est son choix. La vie ne commence pas avec
cette naissance, vous avez choisi d'étre aveugle tant deouiss.
pourriez recouvrer la vue si vous le souhaitiez.

293



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

Lorsque l'aveugle conduit I'aveugle

Que die de ces cheheurs qui ont acquis des pouvoirs et
qui les utilisent pour transme#irdes maladies aux aas ?

La spiritualité n’a rien a voir avec le corps. Son objectif, son but
principal est de nous permettre de réaliser que notre Nature
essentielle et véritable est la Conscience infinie et éternelle. Les
pouvoirs spirituels devraient étre utilisés pour réaliser 'Esprit, pour
réaliser le Divin et pour exhorter les autres a réaliser leur Divinité.
Seule la Réalisation du Soi peut rendre une personne libre et
indépendante au vrai sens du terme.

Parfois, jaimerais avoir des pouvoirs pour étcapable
d’aider a guérir les patients qui sont invalides et ont une vie
malheueuse.

Commencez d’abord par vous réaljgriis faites tout ce que
vous voulez fairé/ous pourrez méme devenir un Guru si vous
le souhaitezTravaillez d’abord sur vous-méme. Etes-vous libre
et insensible a la souffrance et a la douleur ? « Charité bien
ordonnée commence par soi-méme », dit-on. Le service d’autrui
peut étre une partie dedadhangour la Réalisation du Soi. |l

n’y a aucun mal a cela. Mais I'objectif primordial est de se
connaitre soi-méme : « Qui étes-vous ? » Le savez-vous ?

Mais, Swamiji, je suis psychiatet ma pofession consiste a
aider les autes.

C’est vrai. Il y a plus de psychiatres en Occident parce gu’ily a
plus de cas qui relévent de la psychiatrie. Un des symptdmes

294



Les obstacles courants

d’'un malade psychiatrique est gu’il veut aider les autres sans se
connaitre lui-méme. C’est 'aveugle conduisant 'aveugle. Ceux
qui ont impérativement besoin d’aide essayent d’'aider les autres.
S’il vous plait, que votre profession ne soit pas d'« aider les
autres ». Si c’est le cas, vous réussirez d’autant mieux dans votre
profession gu'il y aura plus de gens désespérés dans ce monde.
Que ferez-vous s'il N’y a personne pour recevoir votre aide ?

C’est déja mon métielSi je I'améte, je n'aurai plus de
MOoyens pour vie ou pour venir en Inde.

Etes-vous en train de dire que vous aidez autrui uniqguement pour
gagner de l'argent ? Quel genre d’aide cela est-il ? Gagner de
I'argent en aidant autrui, est-ce la le conseil de votre téte ou de
votre cceur ?

Dans le passé, j'ai travaillé dans un cenpour suicidaies
afin de gagner ma vie.

Donc vous étes devenu de plus en plus expert en I'art de gagner
de l'argent ! Les morts exhortent les autres a ne pas commettre
de suicide !

Dans mon travalil, j'ai obs&€ que de nombuses personnes

ont eu quelques expériences spirituelles d’owvergu’elles

ne compenaient pas. Elles n’étaient alors pas capables de
suppoter cette vie et étaient tentées de se suicider
Voulez-vous dire que plus vous étes proche de connaitre votre
véritable Nature, plus vous étes incité a vous suicider ? Ou bien
gue plus vous étes proche de la mort, plus vous désirez connaitre
votre Nature véritable et réelle ? Que voulez-vous dire ?

295



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

Le Réel ne meurt jamais, Il est intemporel et ne peut étre
perdu. Si une personne qui n’est pas consciente de son Etre
Vvéritable est dite vivante, alors de qui peut-on dire qu’il est mort ?
Sil n’existe rien d'immortel, alors pourquoi y a-t-il ce désir
universel, inné chez ’homme, de vivre éternellement ? Ce désir
intense ne vient pas de quelque entrainement ou d’'une quelconque
éducation, il est universel et naturel.

Notre ignorance est délibérée, nous ne voulons pas I'Eveil
Poumquoi suis-je effrayé par I'Eveil et la Réalisation du Soi ?

Cela est probablement d a l'intérét que vous trouvez a demeurer
dans I'obscurité. Cela me rappelle une histoire. Il y avait en Inde
un pere dont la fille était extrémement lailecun homme ne
voulait se marier avec elle. Le pére fit tout son possible pour lui
trouver un mari, mais aucun garcon n’était prét a épouser une
fille aussi laide. Finalement, la fille fut mariée a un garcon aveugle.
Quelques années plus tard, un ami du pere revint d’Angleterre
ou il s’était spécialisé dans la chirurgie oculaire. Le pére raconta
toute I'histoire a son ami et lui expliqua pourquoi sa fille avait
été mariée a un aveugle. Le docteur examina les yeux de ce
dernier et dit : « Une opération peut rendre la vue a ce garcon,
c’est avec joie que je I'effectuerai. » Mais le pére y réfléchit a
deux fois, et refusa en disant : « Si ce garcon recouvrait la vue, il
pourrait divorcer de ma fille en la découvrant si laide ! »
Comprenez-vous la morale de cette histoire ? Notre
ignorance est volontaire et elle nous arrange. Peut-étre que, si
vous devenez éveillé, vous ne pourrez pas garder votre petite

296



Les obstacles courants

amie (Si vous en avez une), et c’est la raison pour laquelle I'Eveil
vous efraie.Aux yeux d’'un chercheur deérité, il arrive un
moment ou ce monde transitoire ressemble a une fille trés laide.
Nous ne voulons que les plaisirs et refusons la dqudeuyui
estimpossible. La douleur et le plaisir sont les deux faces d’'une
méme piéce et ne peuvent étre séparés. Si nous obtenons,le plaisir
la douleur y demeure cachée, préte a se manif&taous
subissons la douleue plaisir attend, prét a la rempladdous
pouvons transcender plaisir et souffrance par I'Eveil, mais celui-
ci peut nous priver du plaisawussi le refusons-nouscceptez

le plaisir comme la douleur et tachez d’en tirer un enseignement.
Tous deux peuvent aider a I'évolution de 'ame, a condition d’étre
vigilant et de réfléchir a toutes les expériences afin d’'apprendre
et de grandjret non pas simplement de jouir des plaisirs.

Parce que nous ne sommes pas encore éveillés, nous
sommes renvoyés dans ce monde, encore et encore. Nous
voulons y demeurer ! Prenez le monde comme une école et non
comme un lieu de jouissance. A moins d'étre suffisamment
compétents pour passer dans la classe supérieure, nous ne
pouvons y étre promus, comme cela se fait dans certaines écoles
ou les professeurs regoivent des pots-de-vin pour faire passer
certains étudiants dans la classe supérieure.

« L univers, en vériteé, nest pas tel qu'il nous apparait a travers
les organes des sens, teinté de haine et d amour. Au pessimiste, il
semble sombre et tmparfait. Aux chercheurs spirituels, il apparait
comme une école et un champ unigue de progrés spirituel; les sages,
eux; y votent le terrain de jeu de [Infini. »

— Joyaux spirituels

297



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

L’'anxiété et la dépression

« Chagque fori’s que tu es assailli par une calamité qui refuse de relicher
son emprise, ne sombre pas dans [‘océan du désespoir, pense que cela
test arrivé par la volonté de Dieu et pour ton bien, et tiche de
tirer la legon dune telle situation. »

— Joyaux spirituels

Découvrez votre Etre véritable

Parfois, je me réveille joyeux avec le sentiment @'étr
réellement vivant et d’aws fois, sans raison piaculiéere,
je me réveille triste et déprime.

Lorsque vous vous sentez déprimeé et mal a I'aise, vous devriez
prier Dieu de vous donner de la force. Lorsque vous vous sentez
joyeux, vous devriez remercier Dieu. Il y a le printemps, puis
Fautomne ; le lever du soleil, puis son coucher ; I'higais I'été.

Tous les objets et tous les états changent. Chaque chose et chaque
situation a sa propre raison d’étre. Peut-il y avoir un printemps
sans un automne, et vice versa ? Lorsque vous possédez la juste
compréhension, vous étes a méme d’apprécier toutes les
situations. Il n'y a qu’une seule chose, si nous pouvons l'appeler

« chose », qui est au-dela du changement et de I'alternance : notre
Etre véritable. Plongez profondément en vous-méme et vous
pourrez Le découvrir

Comment faire naitre en nous de l'intérét pour les valeurs
élevées de la vie

Souvent, je n'ai ni désir ni courage pour quoi que ce soit,

298



Les obstacles courants

comme si des obstacles seskaient dans ma vie. Que &ir
dans un tel état de dégssion ?

Pratiquez chaque jour une respiration profonde, tét le matin,
pendant une demi-heure, dans un endroit frais et aéré. Priez le
Seigneur de vous donner force et courage. Pendant la méditation,
observez vos pensées comme un témoin, sans vous y impliquer
ni vous identifier a elles. Si cela vous semblficid a pratiquer
asseyez-vous calmement et observez simplement votre inspiration
et votre expiration, sans penser a quoi que ce soit. Cultivez un
intérét pour les valeurs supérieures de la vie. Lisez régulierement
des livres spirituels et les biographies des saints. Cela vous aidera
a faire naitre en vous de l'intérét pour les valeurs élevées de la
vie.

La souffrance mentale est plus profonde que la souffrance
physique

Il est naturel d’avoir peur de sduf. Cela prouve gqu’ily a
guelque chose en nous qui consideére la souffrance comme
quelque chose d’étrang@ela prouve que notre Etre essentiel
est toute félicité.

Que penser de ceux qui se suicident en raison d'upe tr
grande souffrace physique?

Il n'est pas fréquent qu’une personnégpuffre se suicide ou
demande a quelqu’un de lui apporter du poison. Combien de
personnes se suicident chaque jour a travers le monde, sachant
gu’ily en a des millions qui souffrent d’'un cancer ou de maladies
tres douloureuses ? Parler du suicide n’est pas difficile, mais faire
face a la mort est la chose la plus difficile qui soit. La souffrance

299



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

mentale est plus profonde que la souffrance physique. Lorsque
notre mental est en paix, nous pouvons supporter la souffrance
physique.

La vieille dame qui ne pouvait plus supporter la vie

Méme lorsqu’elle est aux prises avec de grandes souffrances,
une personne ne veut pas mourei entendu une histoire a ce
propos. Il y avait une vieille femme trés pauvre. Elle devait aller
chaque jour dans la forét pour ramasser du bois, puis I'apportait
au marché pour le vendferec ce revenu, elle pouvait survivre
en mangeant du pain sec une fois par [elie ne pouvait s'dfir
aucune sucrerie, aucun fruit, rien de délicieux. Un fle alla
dans la forét pour ramasser son bois et en fit un gros fagot. Elle
essaya a plusieurs reprises de le soulever pour le mettre sur sa
téte, mais sans y parveriésespérée, elle s'écria : « Il vaudrait
mieux que la mort vienne me chercher plutét que de vivre une
vie si misérable ! » Et elle se mit a pleuSwudain, une femme
al'aspect terrifiant apparut devant elle. La voyant, la vieille femme
fut effrayée et demanda : « Qui étes-vous ? » La femme a 'aspect
terrifiant dit : « Je suis la mort, vous m’'avez appelée et je suis
venue jusqu’a vous. » La vieille femme répondit : « Madame, je
vous ai appelée pour que vous m’aidiez, s'il vous plait, a mettre
ce fagot sur ma téte ! »

Dans lestoga Sutrasle Patanjali, usutradit que la peur
de la mort est la plus grande peur qu’une personne puisse
ressentirplus grande encore que celle de perdre gEmgrses
relations ou quoi que ce soit d’autre. Seul un Etre éveillé n’est
pas efrayé par la moriotre Nature essentielle est joie éternelle.
Vous ne pouvez donc accepter volontairement le malheur ou la

300



Les obstacles courants

mort. Fondamentalement, la mort et la souffrance ne sont pas
naturelles pour vous, c’est pourquoi vous ne voulez ni 'une ni
lautre. Il existe quelque chose en ’lhomme qui ne meurt jamais,
et cette présence en lui-méme ne permet pas a 'homme
d’accepter la mort. La présence de ce Principe éternel s’exprime
dans 'esprit de I'homme, qui attribue la qualité de ce Principe a
son corps. En conséquence, il a 'impression qu’il ne mourra
jamais. Mais il a peur de la mort parce qu’il transfert la nature
mortellede son corps a I'Esprit. En fait, 'homme transfert la
notion d'immortalité de I'Esprit a son corps, et se comporte
comme si son corps ne devait jamais moktjrd’un autre cote,
il attribue la notion de mortalité du corps a I'Esprit immortel, ce
qui provoque en lui la peur de la mort. Il vit ainsi dans une sorte
de paradoxe.

Connaissez-vous une seule personne qui désire mourir ?
On peut se suicider dans un moment de dépression, mais
personne ne veut réellement motir fait, la tendance impulsive
et anormale au suicide prouve elle aussi le désir inné de 'homme
pour le bonheur éternel et infini. On se suicide lorsqu’on est
désespéré, afin d’échappeans cette vie, a une sfrahce et a
une détresse insupportables et parce que I'on n’est pas parvenu
a trouver la satisfaction et le bonheur que I'on espérait.

Les situations adverses

« Les situations adverses nous arrivent pour tester notre intégrité
et notre état intérieur. Elles sont semblables a un mirotr dans lequel
nous pouvons voir nos visages. Le monde des relations ne peut étre
parfatt, mats il peut étre utilisé pour évaluer ot nous en sommes et
ce que nous avons accompli sur le chemin de la Réalisation du Soi. »

301



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

Comment gérer les situations adverses ?

Lorsque je suis en Eope, je ecois des fleches de tous cbtés
et il m’est difficile de les supporter !

J'avais observé que vous vous sentiez mal a l'aise. La vie n'est
pas un lit de roses, c’est une luifeus avez a faire face a de
nombreuses forces venant de I'extérieur comme de l'intérieur
Vous avez besoin de force et de courage. La priére et la
méditation régulieres vous donnent cette fordamiour divin

vous donne aussi de la force et vous permet de gérer calmement
n’importe quelle situation di€ile. Vous devez faire confiance a
Dieu, méme au risque de votre vie, et vous obtiendrez Sa
protection. Ne donnez pas une importance exagérée a ce qui est
temporaire.Vous savez ce gu’est une piéce de théatre.
Considérez ce monde comme en étant uaetdur joue un role

tout en demeurant intérieurement détaché et en gardant du recul.
Vous devez cultiver l'art de I'acteur

Accepter tout probleme comme un défi

Dans un mois, jeecommencerai a travailler dans mon école
et je serai obligée de farface a une collégue qui est une
femme tres négative et pleine de mépris. Commeaohdfr
une telle personne sans la blesser ?

Qu’est-ce que votre collegue vous a fait ? Pourquoi vous effraie-

t-elle ? Quel est votre probléme avec elle ? Si vous ne 'aimez
pas, n‘ayez aucune relation avec elle. Etes-vous obligée d’avoir

302



Les obstacles courants

affaire a elle et a sa négativité ? Soyez intrépide et courageuse.
Ne la méprisez pas. Donnez-lui des suggestions positives, pleines
d’amour et de sympathie. Ne la laissez pas vous effrayer et ne
I'effrayez pas non plus!dmour vainc la ou la haine échoue.
Gagnez-la par votre bonne volonté a son égard. Ne soyez pas
lache Acceptez les nombreux problemes de la vie comme autant
de défis. N'essayez pas d’échapper au probleme, ne fuyez pas.
Essayez d'apprendre des situations auxquelles vous étes
confrontée. Ceci est valable pour tout le monde !

Situations adverses esadhana

J'ai une difficulté elationnelle avec ma belle-fille. Comment
puis-je mieux voir et com@nde la situation dans laquelle
je me touve ?

Il est difficile de réaliser la Vérité, mais il est encore plus difficile
de vivre la Réalisation de la Vérité dans la vie concrete de tous
les jours. La Réalisation vient a ceux dont le mental est paisible,
passif, pur et alerte. Le chercheur devrait éviter autant que
possible les conditions perturbant son mental. Mais cela ne veut
pas dire que I'on devrait fuir le monde. Sile monde reste dans
votre mental, il vous poursuivra ou que vous alliez. Par la
sadhanapn peut acquérir la force de faire face a l'inévitable
avec un mental tranquille et stable.

Un homme vint et cracha au visage du Bouddha qui,
simplement, sourit. Si le Bouddha a pu rester imperturbable dans
une telle situation, nous pouvons tous le faire, a condition
d’atteindre la méme Réalisation que lui !

303



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

Ayez un I'amour désintéressé pourtous ou bien soyez
détaché intérieurement

Une rlation de longue date avec une amie étudiante est
devenue trés difficile pae que cette personne a abusé de
'amour et de I'affection donnés. Je semseanir beaucoup
d’ameitume. Pouquoi ne puis-je pas dépasser ce sentiment ?

De telles choses arrivent parfois dans les relations. On devrait
étre préparé ay faire face. N'ayez aucune mauvaise intention
envers cette dame. Ignorez-la si vous ne pouvez I'oulb kst

tres difficile de changer autrui et, quand bien méme vous y
parviendriez, combien de personnes changeriez-vous dans ce
monde ? Changez plutét d'attitude : ayez un amour désintéressé
pour tous ou bien soyez intérieurement détaché en vous
comportant avec tous ceux que vous rencontrez d’'une maniere
trés correcte et judicieuse. |l n'est pas exact de dire que I'amour
engendre I'affliction. C’est I'attente d’une contrepartie qui
engendre la peine et le désenchantement.

On considere I'existence humaine comme la plus privilégiée
des existences sur terre mais, lorsqu’un étre humain s’avilit, il peut
surpasser les animaux et devenir plus dangereux qu’eux. Cela
me rappelle ma rencontre avec une visdienyasineuropéenne
A cette époque, je demeurais dans la forét. Un jewins a
Sapta Sarovardans lashramd’'un swami.Cette dame y
séjournait. Swamiji me présenta a elle en disant : « Il vit dans
une forét remplie d’animaux sauvages. » Elle sourit et fit
remarquer : « Nous aussi, hous vivons dans la forét de ce monde,
et elle est peuplée de nombreux animaux humains, plus dangereux
gue les animaux vivant dans la forét. » Les animaux ne peuvent
faire semblant et il n’est pas si difficile de se comporter avec eux.

304



Les obstacles courants

Mais la plupart des étres humains ont plusieurs viseigas.ne
pouvez connaitre ni comprendre facilement leurs intentions. Le
détachement intérieur est une condition nécessaire a la croissance
spirituelle.

Les situations ne nous aident pas seulement a consumer
nos karmas elles nous enseignent également

Je cois que les situations sont créées pour nous aider a
surmonter nosvasanasDans ce cas, que devons-nous
compende dans unegiation de couple ?

Toutes les relations, toutes les situations sont temporaires. Si elles
sont acceptées au nom de Dieu, elles deviennent un moyen de
se souvenir du Divin et sont une aide sur le chemin de la
Réalisation du Soi. Si vous vous compromettez fortement dans
des relations au point d’en oublier I'objectif et le but de cette
vie, alors ces relations sont un obstacle sur le chemin. Le mental
pensant, qui ne peut sonder ni le passeé ni le fudyreut savoir

si les situations et les relations résulteritatenaspasseés ou si

elles sont nouvellement créées. Les situations ne nous aident pas
seulement a consumer i@masglles nous apprennent aussi

a grandir Cela n’est possible que si I'on vit avec vigilance, en
réfléchissant et en passant au crible les expériences de notre vie.

L’harmonie dans les elations

Parfois, je me sens obligé dealik non » aux menmds de
mon enteprise et cela me blesse et m’attriste.

305



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

De tels problemes existent aussi en famille. Chague personne a
son propre tempérament et veut que les choses se fassent a sa
maniéere. Ce qui est juste et ce qui ne I'est pas varie selon les
personnes. La racine du probléme se trouve dans l'importance
gue I'on se donne a soi-méme et, bien entendu, dans ego. L
est blessé lorsque quelgue chose va a I'encontre de sa volonté.
Personne dans ce monde n’est parfait. Chacun a ses propres
faiblesses et défauts. Nous attendons des autres qu’ils soient
parfaits bien que nous ne parvenions pas a nous rendre nous-
mémes parfaits en dépit de tous nos efforts. Cela n’est pas juste.
Nous devons apprendre a tolérer les faiblesses d’autrui.

L’amour peut dépasser toutes le$&ldnces d’opinion.
Une mere n’est pas blessée par les faiblesses de son enfant et
tache de I'éduquer avec amoliamour vainc la ou la force
echoueVous devez susciter la confiance de vos collegues par
I'amour et la bonne volonté. Lorsgu’ils seront convaincus que
vous ne pourrez jamais faire intentionnellement quelque chose
contre eux, ils cesseront de vous résister

Qu’entendez-vous par « bonne volonté » ?

Etre de bonne volonté signifie composer avec les gens de telle
maniere qu'’ils commencent a vous faire confiance.

Nous avons tous confiance les uns envers legsgutnais
des conflits sissent enca.

Comment peut-il y avoir conflit entre deux personnes si l'une
d’entre elles se retire ? Il faut deux mains pour applaudir

306



Les obstacles courants

Le chercheur doit s’adapter a sa situation présente

Je ressens que nos mauvaises actions deviennent des
obstacles pour no#érsadhanaet que leur intensité est plus
importante que celle d’'auéss obstacles comme la maladie,
etc.

Oui.
Comment les surmonter ?

La sadhanadoit s’effectuer au sein de toutes sortes de
limitations. La facon de menerdadhanachange en fonction

des conditions qui dérent d’'un moment a un autAucune
situation n’est parfaite, le chercheur doit s'adapter a sa situation
présente et continuer sadhanall devrait en méme temps prier
régulierement et quotidiennement. La priére donne de la force,
elle est a I'ame ce que la nourriture est au corps. La grace de
Dieu ou du Gurtravaille secretement a I'évolution de I'ame du
disciple. Elle devient manifeste pour le chercheur lorsque celui-
ci atteint un stade particulier de maturation spirituelle. Un enfant
ne peut comprendre 'amour et la grace de sa mere, il peut méme
donner plus d’'importance a ses jouets et lui désoldkiis
lorsque I'enfant grandit et marit, il peut sentir et comprendre
combien sa meére a toujours ceuvré pour son bien et pour sa
croissance.

« Repeter le confort et les facilités qui sont autant 4 obstacles entre
sot et son Créateur, accuetllir la peine et la souffrance qui font
grandir [amour pour Lui — telle est, en vérité, [attitude (la
conviction) de Ses dévots sinceres. »
— Joyaux spirituels
307



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

On peut demeurer joyeux tout en souffrant physiquement

Malgré les si nomlauses equétes de ses disciples, Sri
Ramakrishna n’essaya pas de guérir de sa maladie. Quelle
pouvait en ét la raison ?

Tout ce qui arrive dans ce monde a une raison d’étre. La maladie
dans le corps d’'un saint doit donc elle aussi avoir une raison
d’étre. Il peut ne pas avoir quelque chose a apprendre d’elle,
mais les autres peuvent apprendre en voyant un saint ou un sage
garder son équilibre mental et demeurer en paix en dépit des
grandes sofifances de son corps physique. La santé&aty
Amar était tres mauvaise, il ne pouvait méme pas respirer
normalement, et cependant il paraissait tres joyeux et vivant.
Arnaud Desjardins m’écrivit un jour la méme chose a propos
d’Yvan, le louant de garder sa joie de vivre dans un tel état de
souffrance physique. Dans la souffrance, seul un sage peut
demeurer calme et tranquille. Peut-étre Dieu envoie-t-Il la
souffrance aux saints dans l'intention de montrer aux gens
comment 'homme devrait se comporter dans les conditions les
plus défavorables ?

Une personne me demanda un jour : « Un enfant de quatre
ou cing ans meurt de maladie aprés avoir souffert pendant deux
annees. Quel est le but de la vie de cet enfant ? Si jeune, il ne
peut apprendre quoi que ce soit de la vie. » Je lui répondis :
« Pourquoi isolez-vous la vie de cet enfant de celle de ses parents
et de la société qui I'entoure Zhfant peut ne rien avoir a
apprendre de cette maladie, mais ses parents, les médecins et la
société ont pu apprendre beaucoup de sa vie et de sa maladie. »

Si nous avons la possibilité de guérir une maladie a l'aide

308



Les obstacles courants

de médicaments ou gwana devons-nous utiliser seulement
une de ces deux méthodes ou est-il juste d'utiliser les deux ?

Les médicaments sont faits pour guérir les maladies, il 'y a donc
aucun mal a les utilise®n peut aussi guérir les maladies par le
prana On peut méme prier Dieu de nous accorder une bonne
santéTout le monde ne peut étre un Ramakrishna. Un homme
sur le point de se noyer essaie de s’agripper a tout ce qui flotte,
méme a un brin d’herbe !

L'acceptation et le détachement sont des maniés de
dépasser la douleur

Comment puis-je transcender le pouvoir du corps physique ?
Hier, au cours de la méditation, j'étais dans un tel état de
légéeté que je n'avais plus conscience ni de mon corps ni
du temps, jusda ce qu’une quinte de toux me ramene a la
conscience corpeile.

Sivous acceptez ce qui est inévitable, votre mental ne sera pas
perturbé par les limitations du corps. Prenez par exemple la
vieillesse. Personne ne peut l'arrétersque le corps devient
vieu, il s’affaiblit et son pouvoir de résistance diminue, avec pour
conséquence gu’il est plus facilement malade. Dans la vie, de
nombreuses choses ne peuvent étre changées ; vous devez
mortifier votre volonté et les accepter joyeusement. C’est
seulement ainsi que vous pouvez les transcender

Il existe d’autres moyens vous permettant de ne pas
ressentir la doulelous pouvez prendre quelques antalgiques.
\Vous pouvez aussi détacher vos sens et votre mental de la partie

309



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

douloureuse de votre corps. Les souffrances et les plaisirs sont
créés par I'association des sens et du mental avec les objets.
Lorsque votre ceil rencontre une forme, vous ressentez une
sensation plaisante ou désagréable selosdaskarasou
impressions passées de votre mental. Si la sensation est plaisante,
elle est interprétée par le mental comme un pl8idia sensation

est désagréable, le mental I'interpréte comme une doukeur

cas est similaire pour les sens du touathet’'odorat, du godt,

de l'audition, etc. Le mental est le onzieme sens de perception.

Il existe cing sens d’action et cing sens de perception ou
de connaissance relative. Pour I'action, les organes des sens sont :
les mains, les pieds, les organes de reproduction et d’excrétion
et la voix. Pour la perception, les organes des sens sont : les yeux,
les oreilles, la langue, le nez et la peau. lls dépendent du mental.
Si vous dissociez votre mental de vos yeux, ces derniers ne
pourront pas vaijssi vous le dissociez de vos orellles, vos oreilles
ne pourront pasntendre, et ainsi de suite.

Devons-nous entrainer netresprit & ne pasedescendy
facilement au niveau des sens et du mental ?

Vous ne pouvez demeurer indéfiniment hors de votre corps, sinon,
il mourra.Vous devez revenir au niveau du corps et accepter ses
limitations.Vous pouvez faire I'expérience de sortir hors de votre
corps\Mous pouvez alorsfamer, en toute authenticité, que vous
étes distinct de votre corps.

Poumuoi est-ce que nous ne pouvons pas deznelans cet
état plaisant lorsque noustournons dans nagrcorps ?

Il en est ainsi parce que I'expérience n'est pas la Réalisation.

310



Les obstacles courants

Juger autrui - La critique

« Tu te considéres comme un chercheur spirituel et, malgré cela, tu
prends plaisir @ médire des autres. Nen éprouves-tu pas de la
honte ? Prire, méditation, service et dévotion devratent totalement
absorber [esprit du chercheur. »

— Joyaux spirituels

C’est a Dieu qu'il appartient de juger

Il me semble que mon Gune se compte pas en accar
avec ses enseignements qui sont trés moraux. C’esfymur
il m’est difficile d’avoir une foi totale en lui. Comment
résoude ce pobléme ?

J'ai lu dans la Bible : « Ne jugez pas. » C’est a Dieu gu'il
appartient de juger a propos de ce qui est juste et de ce qui ne
I'est pas. Comment une personne qui cherche peut-elle juger ?
Comment le chercheur en quéte de Vérité peut-il juger ?
Cependant, le chercheur peut dire : « Ceci me semble juste, cela
ne me semble pas juste. »

La cause de votre bonheur ou de votre malheur est en vous

Qu’est-ce que le jugement ? Je souhaite en avoir une
profonde compréhension dans le but de le dépasser

Juger signifie remarquer les qualités et les défauts d’autrui afin
de déterminer son niveau éthique ou spiritlielis les sages

disent que, pour un chercheur de Vérité, il n’est pas bon de juger
autrui.Vous savez ce gqu’a dit a ce propos le Seigneur Jésus :

311



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

« Pourquoi regardes-tu la paille dans I'eeil de ton frére et ne
considéeres-tu pas la poutre qui est dans ton‘eegil ?

Tant que vous avez des attirances ou des aversions, vous
ne pouvez juger autrui. Selon vous, ce que vous aimez est bon
et ce que vous n'aimez pas est mauvais. Mais cela devrait étre
I'inverse.Vous devriez aimer ce gue vous considérez comme
mauvais et devriez avoir de I'aversion pour ce que vous
considérez comme bon'énemgie que vous dépensez a juger
autrui pourrait étre mieux utilisée en faisant votre introspection
afin de connaitre vos propres défauts et en les supprimant. C’est
ce que fait le chercheur de Vérite.

Si vous n’étes pas capable de vous concentrer ou de
méditer c’est qu’il y a quelque chose qui ne va pas en vous.
Vous devriez faire votre introspection et vousreer de savoir
ce qui vous empéche d’entrer en vous-méme, ce qui vous
perturbe ou vous déprime. Ne cherchez pas la cause de votre
trouble a I'extérieurLa cause de votre bonheur comme celle de
votre malheur est en vous. Regardez en vous-méme.

Le discernement me permet-il de distinguer ce qui est bon
de ce qui est mauvais ?

Vous discernez avec votre mental, qui est plein d’idées
précongues, de croyances et d’intéréts personnels. Comment, des
lors votre discernement peut-il étre juste ? Tachez d’abord de
purifier votre mental.

« Souviens-toi, 1l n'est pas juste de critiguer ou dinterpréter
négativement le chemin spirituel et les convictions d autrui. Le

1. Evangiles selon St Matthieu (7, 3-5) et St Luc (6, 41-42).

312



Les obstacles courants

chemin spirituel de tous les chercheurs n a jamarts ét€ et ne sera jamais
le méme, mais, a n en pas douter, tous les chercheurs spirituels ont
une seule et méme destination. »

— Joyaux spirituels

Le saint parsi

Il était une fois un saint parsi. Il avait pour principe de ne pas
manger son repas tant qu’il n’avait pas servi de la nourriture a
une personne fmée Aussi de nombreuses personnes, des
mendiants, venaient-elles a lui pour prendre un repas dans sa
maison. Un jouy personne ne vinAlors le saint partit a la
recherche d’'un homme qui pourrait venir manger chez lui. Il en
trouva un et le ramena a la maison. Il lui lava les pieds, lui donna
un sieége et mit devant lui une assiette remplie de nourriture.
L’homme commenga a manger sans remercier Dieu. Furieux, le
saint lui retira son assiette et le mit dehors en disant:esT
vraiment un misérable, tu as recu de la nourriture sans faire le
moindre efort et tu n’as méme pas remercié Dieu’hoinme
répliqua : « Je ne crois pas en Dieu. » Le saint répondit : « Alors,
tu ne mérites pas de manger cette nourriturtistdire raconte

gue venant du ciel une voix se fit entendre : « J'ai donné de la
nourriture a cet homme pendant les quarante dernieres années
et tu n’as méme pas pu lui en donner pendant un seul jour ! »

Imiter les autres
Le changement ne vient pas en imitant les autres

Vous avez dit que nous pouvons amener un cheval a la

313



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

riviere et qu’ensuite, il dépend de lui de lgoou de ne pas
boire.

Vous avez raisorfous les chevaux ne se ressemblent pas. Le
changement ne vient pas en imitant les autiestation est une
chose, le désir de changer en est une autre.

Pouvons-nous au moins imiter les saints ?

On devrait non pas imiter les saints mais suivre sincérement leurs
conseils et leurs instruction¥oici une histoire de
Shankaracharya. Il voyageait un jour avec quelques-uns de ses
disciples. En chemin, ils trouverent un endroit ou des gens faisaient
du vin. lIs en offrirent a Shankaracharya qui en uivant son
exemple, ses disciples en burent aussi. lls continuérent leur route
et trouverent un fourneau ou I'on fondait du &rankaracharya

était unSiddha Purushdl prit une tasse de fer fondu et la but.

Un disciple vint apres lui et, imitant Shankaracharya, prit une tasse
de fer fondu mais, essayant de la boire, il se brila complétement
la bouche. Shankaracharya demanda aux autres disciples de
I'imiter comme ils I'avaient fait en buvant du vin, mais tous
s’enfuirent. Shankaracharya établit une régle poselasyasis.

Ceux d’entre eux qui suivent cette regle sont appédi
sannyasislls gardent avec eux un baton couvert d’un tissu
couleur safran qui symbolise cette réglatda premiére clause

est de ne jamais boire d’alcool.

Les mauvaises habitudes

Pouvons-nous atteindrla Réalisation avec des habitudes

314



Les obstacles courants

comme fumer ou barque lon a pu obsefer chez un é¢r
réalisé?

De mauvaises habitudes comme fumer ou boire peuvent ne pas
diminuer la Réalisation d'un étre réalisé, mais elles ne constituent
pas un bon exemple a suivre pour le chercl@es habitudes

sont trés préjudiciables pour la santatilisation excessive de
drogues et de narcotiques peut entrainer I'annihilation complete
de I'effort spirituel du chercheuke chercheur deérité doit
s'abstenir de telles choses. Il est ridicule de la pantchercheur
d'imiter de telles habitudes sous prétexte que telle ou telle
personne idisée avait I'habitude de fumete boire ou de manger

de la nourriture non végétarienne.

L'illusion et la perception erronée
La différence entre I'illusion et la perception erronée

Le vrai « Je » réalise sa Nature essentielle et véritable lorsque le
faux « je », qui est I'ego, meurt. Sinon, on identifie le « Je » avec
I'ego, bien que cette identification ne soit pas réelle. Un roi devient
un mendiant dans un réve, mais le fait de devenir un mendiant
n'est pas réel. Il est un mendiant tant qu'il réve. En fait, il n’a
jamais cessé d’étre un roi, méme lorsque, dans le réve, il se
prenait lui-méme pour un mendiant.

Qui dort ou réve ?
Ni le réveur ni le réve ne sont réels. lls ont seulement une
existence phénoménaléAtma,le vrai« Je », a une Existence

nouménale et éternelle. Le réve n’est pas une illusion, il est une

315



Chapitre 6 Les obstaclesur le chemin spirituel

erreur de perceptionillusion est totalement imaginaire, elle n’a
aucun fondement, mais vous imaginez tout de méme quelque
chose. Il n’y a aucun voleur dans votre chambre, mais vous
imaginez qu'il y en a un et vous étes effrayé : c’est une illusion.
Dans le cas de la perception erronée, il y a une chose qui n'est
pas percue pour ce qu'elle est, elle n’est pas reconnue dans sa
véritable forme.

Les habitudes négatives et les vices
Une lecon sur la facon de boire de I'alcool

Mullah Nasruddin était assis dann café avec son fils. Il lui
donnait sa premiere legon concernaaitbol. Il lui dit: « Tu

VOIS, a cette table-la, dans le coin, il y a trois personnes assises
qui sont en train de boire. Lorsque tu verras non plus trois mais
guatre personnes, alors tu devrastarrée boire» Le fils
regarda vers la table et dit : « Mais péere,'yl a que deux
personnes assises la-hasLorsque vous étes ivre daya,

vous voyez une multitude au lieu de 'Un.

Les personnes du monde sont comme la vendeuse de
poissons dépendante de I'odeur de poissons malodorants

Connaissez-vous l'histoire de la femme qui vendait du poisson ?
Elle venait d'un village situé sur la céte avec des paniers remplis
de poissons qu’elle vendait a la ville avant de retourner le soir a
son village. Un joyelle arriva trés tard a la ville et ne put retourner

dans son village. Elle frappa a une porte et une vieille dame lui

316



Les obstacles courants

ouvrit. La vendeuse de poissons lui demanda : « Il est trés tard
et je ne peux retourner de nuit toute seule dans mon village. Me
permettriez-vous de rester dans votre maison pour la nuit ? » La
vieille dame répondit : «r&s bien, laissez vos paniers de poissons
a I'extéieur, dans la coyet venez dormir dans cette chambre.
Pendant la nuit, la vendeuse de poissons se sentit trébaisal a

elle ne pouvait dormir dans cette piece propre etldonétait

frais. Elle se leva, sortit et dormit prée ses paniers remplis de
poissons morts. Elle avait tellement I'habitude de I'odeur
naus@bonde des poissons’gile ne pouvait dormir dans la
chambre bien aéeéet qui sentait boiille préférait dormir dehors
prés de ses paniers de poissons dégageant une odeur
répugnante !

C’est ainsi que sont les gens du monde. Lorsqu'ils quittent
un endroit peuplé et bruyant pour un endroit calme et tranquille,
ils ne peuvent en supporter I'atmosphére. lls se sentent mal &
l'aise et se ruent a nouveau vers les villes peuplées et bruyantes.
Le mental de 'homme peuté conditionné par imhporte quelle
situation, saine ou malsaine. Les gens deviennent dépendants du
tabac tout en sachant qu’il peut causer des cancers, mais ils se
sentent incapables de s’arréter de fu@emment un homme
peut-il se vanter d’étre libre lorsgu’il est incapable d’utiliser son
mental, ses émotions et ses énergies dans la bonne direction ? |l
est facile de clamer< Je suis éveillé », mais de quel sorteeflé
sagit-il s'il ne vous rend pas libre ?

317






Chapitre sept

Les aides

sur le chemin spirituel

« La modération dans la nourriture, le sommetl, la marche et les autres
activités sont une garantie de progression dans le yoga. La
concentration spirituelle ne peut étre atteinte par un effort
violent, mais plutdt par une technigue approprice, une sagesse
et une vigilance sans défaillance. C est par le juste équilibre
entre [activité et [inactivité, [amour et le détachement, le
service, la dévotion et la connaissance que réside le secret du
succés spirituel. »

— L Art de la Réalisation






Les aides sur le chemin spirituel

Les aides d la méditation et d
la contemplation

Un régime approprié

La nourriture non végétarienne n’est pas naturelle pour
'’homme

Je ne suis pas eno®rvégétarien et je sais que vous
recommandez de ne pas manger de viande. Pouvez-vous
m’en dire plus sur la raison pour laquelle je devrais changer
de régime alimentagr ?

Chaque nourriture produit un effet spécifique sur le mental. La
nourriture non végétarienne ne favorise certainement pas la
sadhanaCette nourriture esajasique elle stimule le désibe

plus, pour la digérevous pouvez étre ameneé a boire et, si vous
commencez a boire, vous pouvez devenir alcoolique ! Il a été
prouvé par les adeptes de la nourriture végétarienne que la
nourriture non végétarienne n'est pas naturelle pour ’homme. Ce
dernier possede une dentition semblable a celle de certains

321



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

animaux qui ne mangent pas de viande. Manger de la nourriture
non végétarienne encourage aussi la tendance a la violence que
le chercheur deérité doit bannir

Si vous ne pouvez donner la vie, vous n‘avez pas le droit
de prendre celle d’'un étre vivant, quel gu’il sditneriez-vous
étre un instrument de destruction ou de création ? Que
préféreriez-vous ? C'est seulement lorsque vous deGiiea
gue vous étes en droit de tuer ! Il but du poison et rien ne lui
arriva. Pouvez-vous faire de mémedtre propre vie ne vous
appartient pas, vous ne savez pas lorsque vous mourrez et vous
vous donnez le droit de tuer les autres. Faites a autrui ce que
vous aimeriez que I'on fasse pour vduiaitez autrui comme vous
voudriez que I'on vous traite. Si quelqu’un vient pour vous tuer
direz-vous : « Wus étes venu pour me tusoyez le bienvenu !
Création et destruction, telle est la loi de la vie. » Je ne suis pas
favorable a ce que les chercheurs spirituels mangent une nourriture
non végeétarienne.

La nourriture végétarienne et la juste facon de vivre

Ceux qui ecoivent de vous umantradoivent devenir
végétariens. Est-ce seulement pour observer le principe
d’ahinsaou y a-t-il d’autes effets ? Que diraussi de ceux
qui sont végétariens mais travaillent dans des abattoirs ou
des usines d’armement Zrifluence de nos actions et de
notre fagcon de viw n’est-elle pas plus imp@nte que celle

de la nouriture ?

Certainement. La juste maniere de vivre est une partie trés
importante de la discipline que le chercheur de Vérité doit suivre.

322



Les aides pour la méditation et la contemplation

Elle constitue une des huit branches de la voie du Bouddha.
Aucun chercheur de Vérité ne pourra travailler dans une usine
d’armement ou dans un abattS8ians parler de la violence qu’elle
impligue, la nourriture non végétarienne a un effisiquesur

le mental et excite le désiour une personne travaillant dans
'armée et étant amenée a se battre, cette nourriture peut étre
utile, mais j'ai déja rencontré des militaires végeétariens.

Conseils sur la nourriture

Mourrez-vous si vous ne mangez pas d’ceufs ? Personne ne vous
oblige a manger du poisson ou des ceufs. Buvez des jus de fruits,
mangez de la salade, des noix, du pain, des Iégumes, du beurre
et des yaourts. Il existe de nombreuses autres choses a.manger
Le fromage est tres bon pour I'estomac et le yaourt encore
meilleur

L'estomac devrait-il é& vide au moment de la méditation ?

Pour pratiquer la méditation il n’est pas obligatoire d’avoir
'estomac vide. Elle peut méme étre pratiquée apres le petit-
déjeunermais I'estomac ne devrait pas étre entierement plein.
En revanche, on ne devrait pratiquer des exercices respiratoires
comme lepranayamaque lorsque I'estomac est vide. Le
chercheur doit s’adapter a la situation et pratiquer en
conséguence.

Qu’en est-il du régime et du climat ?
L’homme posséde cette potentialité de s’adapter a n’importe

323



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

guel régime et a tous les climats, contrairement aux animaux. Bien
entendu, on ne devrait pas abandonner brutalement une chose
dont on est dépendant. On devrait la réduire en quantité et
abandonner lentement et progressivement.

Un verre de vin ouge est-il permis pendant lepas, puisque
c’est bon pour la santé ? Méme le Christ buvait du vin et il
institua la communion avec le pain et le vin !

L’homme a fait un long chemin depuis deux mille ans. Si le Christ
revenait aujourd’hui, il introduirait peut étre le végétarisme et
interdirait I'alcool, en dépit des protestations de certains
chrétiens ! Pour les Européens, c’est une grande pénitence que
d’abandonner l'alcool !

La respiration profonde et consciente, et le pranayama

La respiration consciente engendre la vigilance

La respiration consciente rend le processus respiratoire régulier
et lent, permettant ainsi aux pensées et aux tensions de diminuer
N’avez-vous jamais remargué que, lorsque vous étes inquiet ou
tendu, votre respiration devient rapide et irréguliere ?
Inversement, si vous ralentissez et régularisez votre respiration,
cela réduit les tensions. La respiration se poursuit généralement
de fagcon mécanique. Son rythme change avec I'état de votre
mental. La respiration consciente est une pratique tres efficace
pour cultiver la vigilance. Non seulement la respiration, mais aussi
toutes vos activités devraient étre effectuées avec vigilance. Dans
la méditation profonde, la respiration devient trés lente, au point
gue, parfois, elle semble s’arréter

324



Les aides pour la méditation et la contemplation

Il existe de nombreuses raisons pour lesquelles la
respiration peut se ralentir ou s’accéldedie peut méme s’arréter
lors d’'un choc émotionnel. Le rythme de la respiration est lié a
I'état du mental. Il est plus difficile d’observer vos pensées que
votre respiration, mais le résultat est le méme. Cela permet de
ralentir le processus mental pour finalement l'arr&gepratique
de I'observation de votre respiration vous permet, par la suite,
d’observer vos pensées plus efficacement. Dans le bouddhisme,
on vous conseille d’'abord d’observer votre respiration. Puis,
apres une période raisonnable de cette pratique réguliére, on vous
conseille d’observer votre mental.

Les exercices respiratoires opranayama

Quelles sores d’execices espiratoiles pouvons-nous
pratiquer ?

Inspirez profondément puis expirez profondément pendant
environ deux fois le temps de l'inhalation. Cela veut dire que si
vous inspirez pendant dix secondes, vous expirez pendant vingt
secondes. Faites-le consciemment. Concentrez-vous sur le souffle
qui entre et qui sort sans peng&ites-le pendant cing a sept
minutes avant de commencer la méditation. C’est un type de
pranayamall est inoffensif et peut étre pratiqué par tout le
monde. Il existe d’'autres types pi@nayamajui doivent étre
pratiqués avec une technique appropriée, treés régulierement, avec
un régime adapteé tres nutritif et pour lesquels on doit s’asseoir
quotidiennement et régulierement quatre fois par #ilion ne

suit pas la technique appropriée, les régles et les prescriptions
du pranayama celapeut étre dangereux pour le systeme
nerveux en particulier et pour le systeme digestif en général et
vous rendre malade.

325



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

Les exercices respiratoires fortifient la volonté

Comment puis-je contréler mon ego pour reade plus
respectueux et réceptif vis-a-vis des saints et dessGels
gue vous, et d'audls personnes impi@antes ?

Je n’ai pas remarqué que vous m’ayiez montré ou témoigné un
guelconque manque de respect. Cependant, je vous trouve tres
réservé et aussi un peu nerveux. Cela est srement dd a un
manque de confiance en vous-méme et dans les autres. Le
meilleur moyen pour vous de vaincre cette faiblesse est de
pratiquer des exercices respiratoires. Une respiration consciente
et réguliére est d’'une grande aide pour fortifier la volonté et la
confiance en soWous devriez consactejuotidiennement et
régulierement, au moins une demi-heure, matin eso# type

de respiration. Cela vous aidera srement.

Devrais-je pratiquer ces exgces espiratoies pendant la
récitation dumantraou pendant la méditation ?

Au début de la méditation ou de la pratiqugegha, on peut ou
plut6t on devrait pratiquer une respiration consciente et réguliere
pendant environ dix minutes. Cela calme et diminue les tensions
du corps et du mental.

La loi du mouvement et du repos

Entre I'expiration et l'inspiration, il y a un espace vide.
Existe-t-il des moyens pour agrandir cet espace ?

Entre l'inspiration et I'expiration, il y a une pause durant laquelle

326



Les aides pour la méditation et la contemplation

la respiration s’arréte. C’est klmmbhakanaturel et sa durée
peut étre prolongée par la pratiqueptanayamaAu niveau
mental aussi, entre la fin d’'une pensée et le début d’'une autre, il
y a un instant sans pensées. |l est si bref qu'il est tres difficile
pour le mental de le saisimais cet instant peut étre prolongé
par la pratique de la méditation.

Devrions-nous maintenir l&kumbhakaentre deux
respirations ?

Il y a un arrét naturel de la respiration entre I'inspiration et
I'expiration. On observe la méme chose avec les battements du
coeur et le mouvement des penseées. Entre deux pensées, c’est-
a-dire lorsqu’une pensée a disparu et qu’une autre s’éleve, il
existe un moment sans pensées. Entre deux battements de cceur
il y a aussi un moment ou le coeur s’arrétett cela fonctionne

selon la loi du mouvement et du regigsés chaque mouvement,

il y a un repos et, apres chaque repos, il y a & nouveau un
mouvement. On peut le percevoir grace a une profonde
concentration et une grande vigilance du mental.

Que voulez-vous faire de ce moment de repos ? Si vous
pouviez le percevaivous pourriez avoir un apercu de votre
véritable Nature. Le ralentissement de la respiration et celui du
processus mental sont directement proportionnels a I'attention.
Lorsque la pensée ou la respiration s'arréte totalement, I'attention
est a son plus haut point. C’est le fondement de la pratique du
pranayamaDurant la méditation, lorsque le processus mental
et la respiration deviennent extrémement lents, votre vigilance et
votre attention deviennent si aigués que vous étes a méme d’'avoir
un apercu de Mdérité.Vous avez di remarquer que, si quelqu’un
parle de loin ou d’'une voix trés faible et que vous voulez
'entendre, vous arrétez délibérément de respiela vous
permet d'étre plus attentif.

327



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

« Entre la disparition d une pensée et [apparition de la suivante, 1/
y a un intervalle vide qui est au-dela de ['imagination. St tu pouvais
saisty cet intervalle vide au moyen de quelque pratigue spirituelle,
tu réaliserais, sans aucun doute, ton véritable Soi. »

— Joyaux spirituels

La pratique du pranayama

J'ai observé que ma méditation était plusofpnde lorsque
je la pratiquais apres IpranayamaQuel est vot conselil
pour la pratiqgue dypranayam@&

La respiration et le mental sont intimement liés. Lorsque la
respiration est lente, profonde et réguliére, le mental ralentit aussi
et les pensées commencent a disparaitre.

Dans la pratique dpranayamagn devrait accorder un
soin particulier au régime. Le beurre et le lait devraient étre pris
en guantité suffisante, sinon les nerfs se dessechent et cela crée
des problemes dans le systeme nerveuzallbakagratiquant
le pranayamaen tant que partie principale dessalhanaloit
aussi observer le célibat. peanayamane devrait étre pratiquée
gu’avec un estomac vide. De plus, on devrait s'asseoir dans une
atmosphére pure et fraiche. Si vous le pratiquez dans un endroit
pollué, vous remplissez vos poumons de dioxyde de carbone,
ce qui favorise des problemes d’asthme.

Les durées normales de l'inspiration, de la rétention et de
I'expiration du souffle sont, respectivement, de dix, quarante et
vingt secondes. Si un débutant sent qu’il est au-dela de ses
capacités de prolonger l'inspiration pendant dix secondes, il peut

328



Les aides pour la méditation et la contemplation

commencer avec cing secondésus pouvez, en toute sécurité,
pratiquer cela pendant quinze minutes d’affilée. Si les instructions
sont suivies scrupuleusement, la pratiquerdimayaman’est

pas dangereusiu début, on ne devrait pratiquer que l'inspiration
et I'expiration ; puis, apres six mois, on peut aussi effectuer la
rétention de la respiration a I'extérieur (apres une expiration).
Apres six autres mois, on peut pratiquer dans I'ordre suivant :
inspiration, expiration, rétention du sflefa I'extérieur
inspiration, rétention du souffle a l'intérieur et expiration.

Le pranayamalevrait étre pratiqué avecriulabandha
durant l'inspiration, la rétention et I'expiration. Si vous inspirez
tout en maintenant leulabandhale ventre ne doit pas se
gonfler ; ce sont les poumons qui se remplissent, et non le ventre.
On devrait s'asseoir régulierement poyprienayamaau moins
deux fois par joyren commencant par quinze minutes. Puis,
lentement et progressivement, on peut accroitre la durée jusqu’a
guarante-cing minutes d’'affilée. Cette durée devrait étre
augmentée progressivement. Pour atteindre une durée de
guarante-cing minutes geanayamaune pratique continuelle
et réguliere d’au moins une année est requise.

Le succés complet de la méditatiatingang ou de la
contemplation est atteint en suivant toutes les branches de la
discipline mentionnées par Patanjaima niyama asana
pranayameet pratyaharasont les cinq branches externes du
yoga. Les trois autres, internes, sdharang dhyanaet
samadhilLe chercheur devrait pratiquer la discipline compléte
du yoga. C’est a cette condition seulement qu’il peut atteindre
le résultat escompté mentionné dans le yiegaatanjali.

329



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

La bonne posture

La posture la plus appropriée pour la méditation

Pour s’asseoir en contemplation, la premiére chose a faire (dans
toutes les méthodes) est de maintenir alignées la colonne, la nuque
et la téte, ce qui accroit la vigilance. S’asseoir jambes croisées
verrouille le corps et empéche I'éger de se dissipel est
préférable que le corps ne soit pas a méme le sol. Donc, sil'on
s’assoit par terre, il peut étre utile d’utiliser un banc en bois ou
un coussin couvert de laine qui vous isolera du sol. Ce ne sont
gue de simples recommandations. Si le chercheur peut les
observerc’est une bonne chose ; mais s'il a atteint un stade trés
avance, cela peut ne pasfeater Kabir dit dans un verset : «iT

€s parvenu a une posture parfaite ; et alors ? Si les ambitions et
les désirs de ton mental ne sont pas morts, tu ne peux arriver
nulle part.Tu es alors comme un taureau travaillant dans un
moulin & huile : il tourne en rond tout le joetil a beau marcher
pendant des kilomeétres et des kilometres, il demeure toujours a
la méme place. » Le®ga Sutrasle Patanjali font autorité en

ce qui concerne le yoga. Dans ce livre, peu de postures sont
mentionnées. La posture la plus appropriée pour la méditation
est définie comme celle qui est stable et confortable.

L’ objectif principal de la méditation est de dompterle
mental

Aprés quelque temps, pendant la méditation, mon dos se
courbe. Devons-nous faiun effor pour le gader doit ?

330



Les aides pour la méditation et la contemplation

Il est préférable que le dos reste droit pendant la méditation, cela
aide a rester vigilant. Mais il s’agit de regles externes, que tout
le monde ne peut suivre. Par exemple, pour une personne agée,
il est difficile de s’asseoir jambes croisées pendant longtemps,
tout en maintenant la nuque et le dos droits. En revanche, pour
ceux qui peuvent observer de telles regles, c’est miinjectif
principal de la méditation est de dompter et discipliner le mental
afin qu'il soit entierement sous votre controle.

En pratiquant régulierement, vous pouvez prolonger la durée
de I'assise dans une posture donnée pendant la méditation. Les
Occidentaux ont I'habitude de s’asseoir sur une chaise depuis
leur enfance, aussi leur est-il difficile de s’asseoir jambes croisées.
Il en est de méme pour les personnes agées : les articulations
perdent de leur souplesse et se raidissent avec I'age. Ceux qui
ne peuvent s'asseoir sur le sol jambes croisées peuvent s'asseoir
sur une chaise pendant la méditation. Pour Dieu, il importe peu
gue vous soyez assis par terre ou sur une chaise, Il ne s'intéresse
gu’'a ce que fait votre mental pendant la méditation.

Si le corps est fatigué, changez de posture

Je me sens extrémementvearx. Je eéssens tout le temps

le besoin de bougelt m’est difficile de ester dans la méme
position pendant une heuide méditatio et, dans ma vie,

je ne me sens jamais en paix. Que puis-jefair

Il est impossible de toujours bougerais il est possible de
demeurer toujours au repos. Boygeest devenijralors que
demeurer en repos, c’est étre. Pendant la méditation, si le corps
est fatigué ou s'il ressent une doulecinangez de posture.
Cependant, par la pratique, vous pouvez augmenter lentement

331



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

et progressivement le temps de votre assise dans une posture
donnée. Si vous n'avez jamais ressenti de paix dans votre vie,
c’est que vous avez certainement chercheé cette paix aux mauvais
endroits.

Augmentez progressivement le temps de votre assise

Si vous pouvez vous asseoir en méditation jambes croisées
pendant trente minutes sans ressentir de douleur dans vos
jambes, restez assis pendant trente minutes seulement dans cette
posture, mais vous devez avoir une pratique réguliére et
guotidienneAu bout de six mois, vous devriez pouvoir augmenter

le temps d’'assise dans cette posture de cing minutes. Pratiquez
alors dans cette posture pendant trente-cing minutes
guotidiennement et régulierement, pendant six rAaifout de

SiX autres mois, vous pouvez encore augmenter cette durée de
cing minutes. De cette maniére, progressivement et en I'espace
de quelques années, vous serez capable de vous asseoir dans
cette posture pendant une heure et demie sans ressentir de
douleur dans les jambes. Ce qui est nécessaire, c’est de pratiquer
régulierement avec patience et perséverance.

La qualité de la méditation est plus importante que sa durée

Apres tente minutes de méditation, mes genoux me font si
mal que je veux bouger pour me débarrasser de cette
douleur Mon ego ne veut jamais souffrif a-t-il un intérét

a s'effocer de ne pas bouger et aster avec cette douleur
comme un entrainement pour attemd¢k but de ma prier?

332



Les aides pour la méditation et la contemplation

Je ne vous conseillerai pas de chercher a souffrir davantage. La
souffrance n'est-elle pas suffisamment présente dans la vie d’'un
homme ? Sil'on est un chercheur sincere et vigilant, on peut
apprendre a la fois du plaisir et de la douléiggo est un
phénomene tres complexe. Il peut endurer la douleur joyeusement
afin d’obtenir plus de plaisirs sur cette terre et au ceid_est
Satan et il est tres difficile de reconnaitre ses ruses. Si vous
ressentez une douleur aux genoux apres trente minutes de posture
assise en méditation, vous devriez changer de posture. Sinon,
votre mental sera davantage concentré sur la douleur que sur la
meéditation.Votre ego (Satan) peut vous dire : « Continue
d’endurer cette douleune change pas de posture. » La qualité
de la méditation est plus importante que sa durée. Si vous pouvez
Vous asseoir en méditation pendant vingt minutes, c’est mieux que
d’y rester pendant deux heures sans étre concentré.

Le lieu, le temps et I'orientation appropriés

Le meilleur endroit pour la sadhana

Le meilleur endroit pour lsadhanaest celui qui posséde un
climat modéré, ni trop chaud ni trop froid, qui n’est ni trop éloigné
(difficile & atteindre) ni trop proche (facile a atteindre), non pollué

et possédant suffisamment d’eau. Il devrait y avoir un beau
paysage, qui apaise le mental. Son environnement devrait étre
naturel et il ne devrait pas étre situé dans une forét tres dense ou
il faut se protéger des animaux sauvages. Il ne devrait pas étre
non plus situé pres d’une autoroute. Il devrait se trouver dans
un lieu ou les gens ne viennent pas fortuitement mais dans un but
bien particulier comme de rencontrer un sage, mener une

333



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

sadhanaou étre a la recherche de la Vérité. Ce ne devrait pas
étre un lieu de pélerinage, ou les gens viennent seulement pour
accomplir certains rituels et visiter des édifices religieux.

(Avec un rire) Il ne devrait pas y avoir de singes. J'ai chaisi
cet endroit (le lieu actuel de aethram “Sadhana Kendrg”
en me basant sur mon expérience. Il ne devrait pas y avoir de
moustiques, c’est trés important. Méme s’il N’y en a que deux
dans votre chambre, cela peut gacher votre méditation. Ils sont
plus dangereux qu’un lion pour un chercheur de Vérité ! J'ai
considéré toutes ces choses avant de choisir cet endroit.

La bonne orientation pour méditer

Devrions-nous installer nodr siege face a une éiction
particuliere ?

Dans les stades préliminaires, il est préférable de faire face a I'est
ou au nord. Pendant la méditation, on devrait éviter de faire face
au sud.

Les atdes générales

« Toute activité, physique ou mentale, qui nous fait oublier
le Divin est un obstacle sur le chemin de la Réalisation du
Soi ou de Dieu. dute activité, physique ou mentale, nous

permettant de nous rappeler du Divin est une aide pour la
sadhanapirituelle. »

334



Les aides générales

Le Guru ou Maitre spirituel

La signification du mot Guru

Le mot Guru posséde plusieurs significations :
Enseignant au sens académique ou enseignant spirituel.

N

Enseignant religieux .

w

Etre réalisé qui rayonne de paix et d’amour

B

Littéralement, il signifie celui qui a beaucoup de poids,
c’est-a-dire celui qui est inébranlable dans les situations
favorables ou défavorables et face a toutes les paires
d’'opposés tels que le blame et la louange, la perte et le
gain, le plaisir et la douleLetc.

Si vous enseignez une chose et faites le contraire, vous
n’'impressionnerez personnéexemple que I'on donne par sa
vie quotidienne est beaucoup plus éloquent que des paroles. Les
mots ne vont que dans l'intellect alors que la sincérité de
'enseignant touche le coelie concept est préférable a la simple
information, mais I'expérience est 'essence méme de la religion.

La description d’'un Guru

Devrions-nous attendrd’un véritable Maig une morale
irréprochable concernant I'gient, le pouvojia sexualité ?
Comme nous sommes ignorants, devrions-nous nodsrgar
de juger un supposé Guru ?

335



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

Oui, le Maitre ou le Guru est non seulement un enseignant, mais
aussi un exemple vivant et l'incarnation d’une vie parfaite. Il n’est
asservi ni par I'agent, ni par le pouvqini par la sexualité. Il est
vrai que vous ne pouvez juger de la profondeur de la Réalisation
d’un Maitre, mais un Maitre ne peut agir a 'encontre des normes
sociales et éthiques établies par les saintes écritures. Le Maitre
peut étre asocial et amoral, mais il ne peut étre antisocial ou
immoral. « Maitre » signifie littéralement celui qui possede le
contrble sur ses désirs, ses émotions et ses pensées, et qui n'est
pas influenceé par eux.

Selon les écritures, le Guru devrait posséder deux qualités :
il devrait étreshrotriya et Brahman nishtha. Sbtriya signifie
« celui qui est versé dans Msdas», c’est-a-dire celui qui
comprend le sens réel des écritures révélirabman nishtha
signifie « celui qui est établi darBrahman celui qui a
complétement assimilé la Réalité dans la totalité de son Etre ». I
est completement libéré de I'attachement, de la colére et de toutes
les autres émotions, et possede également un contrdle total sur
ses penseées. Il est Un avec Dieu.

Quelle est la diff@@nce ene Celui qui voit (the Seer) et le
gardien ? Celui qui voit n’est-il pas un ghen ?

Celui qui voit (he Seern’est pas un gardien, bien qu'’il puisse
en étre un. Le Guru, le Maitre, est le gard@elui qui voit est
impersonnel ; le Guru est aussi bien impersonnel que personnel.
Le Guru est non seulement établi dans la Vérité, mais aussi relié
au disciple. Il est comme une échelle dont une extrémité est reliée
a la terre et 'autre au sommet. Etre un Guru est plus difficile
gu’étre Celui qui voit.

336



Les aides générales

L'influence du Guru devient plus intense une fois qu'il a
quitté son corps physique

Lorsque le Maite quitte son corps et que le cbleeur a
besoin d’aide, que doit-il fagr?

Le corps du Maitre est-il le Maitre ? C'est son influence spirituelle
et ses enseignements qui guident les disciples pendant toute leur
vie. Et si vous avez une meilleure compréhension, vous verrez
que l'influence d’un Maitre ayant quitté son corps s’approfondit

et s'intensifie. Jésus n'avait que quelques disciples lorsqu'’il fut
crucifié mais, aujourd’hui, bien qu’il ne soit pas présent dans un
corps physigue, des centaines de millions de personnes le suivent.
La méme chose se passe pour les prophétes et méme pour les
grands sages. Le corps physique est comme une cage. Il est
impossible de travailler librement dans un corps du fait de ses
limitations. Si vous étes en contact avec un Maitre vivant dans
un corps, cela peut vous étre tres profitable. Il est vrai que tout
le monde ne peut pas communiquer avec un sage lorsqu'il a quitté
son corps physique.

\Vous nous avez dit que nous ne pouvons avoir qu’un seul
Guru mais que nous pouvorecevoir la bénédiction d’awds
ames éveillées. Comment puisgeavdr votre bénédiction ?
Que devrais-je fag ?

Pour recevoir les bénédictions des sages, il n'y a rien a faire si
ce n'est étre soi-méme ouvert et docile.

Quels pieds devrais-je toucher d’abord ?
Voici une histoire. Un jouDieu et le Guru de Kabir apparurent

337



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

devant ce derniérkKabir était perplexe et se demandait : « Quels
pieds devrais-je toucher en premier ? » Un verset lui fut
soudainement révélé, qui disait : « Le Guru et Govind (Dieu) se
tiennent tous deux devant moi. Quels pieds devrais-je toucher
en premier ? O, Kabien vérité, le Guru est le plus grand, parce
gue c’est lui qui te permet de rencontrer Dieu. » C’est un trés
célébre verset de Kapires souvent cité en Inde par les disciples
en I'honneur de leur Guru.

Un dévot sikh partit un jour en pélerinage pour Haridwar
En chemin, il s’arréta dans une maison. En ce temps-Ia, il n'y
avait ni trains ni véhicules en Inde et les dévots avaient I'nabitude
de pérégriner a pied, marchant et traversant les foréts sur des
centaines de kilomeétres. Le dévot fut chaleureusement accueilli
par son hote. Le splorsque ce dernier lui servit de la nourriture,
le dévot lui demanda : « Qui est votre Guru héte répondit :
« Je n'ai pas de Guru. » Le dévot refusa alors de manger la
nourriture servie par son hote et quitta la maison en disant : « Je
suis désolé. Je ne savais pas que nous n'aviez pas de Guru. »
Cela reflete 'ancienne culture desliens.

Pourquoi les Gurus sont-ils le plus souvent des hommes ?

Y a-t-il des difféences entr les hommes et les femmes
Gurus ?

Normalement il existe des différences de tempéraemtrd les
hommes et les femmes, tout comme il en existe entre leurs corps
physiques. La différence est naturelle, elle n’est pas due a
l'influence de la société. Les femmes sont par nature plus

! Kabir (1440-1518) était un saint et un poéte mystique dont la
littérature a grandement influencé le mouvement dehéktien Inde.

338



Les aides générales

passives, réceptives, patientes et, chez elles, le coeur prédomine.
Les hommes sont par nature plus agressifs, physiquement plus
forts, moins patients et avec une prédominance cérébrale. Les
femmes ont plus de profondeur ; les hommes mettent plus
d’intensité dans leur vie. Il est plus facile de réaliser Dieu pour
une femme que pour un homme. Mais il n’est pas nécessaire pour
un étre réalisé de devenir Guru, bien qu’'un Guru se doive d’'étre
réalisé. Il est plus facile d’étre un Guru pour un homme que pour
une femme, a condition qu'’il soit capable de réaliser Dieu.

Pour étre un Guru, I'étre réalisé a besoin de qualités
particuliéres. La premiére d’entre elles est d’étre capable de
communiquer ce gu’il a réalisé. Ce que communique le Guru
correspond a une sorte de transmission, ce qui n’est pas naturel
pour la femme. Cela implique une capacité d’'affirmation et de
lagressivité. Normalement, une femme recoit et ne transmet pas,
mais par I'entrainement, 'enseignement et la pratique, elle peut
aussi acquérir cette capacité. Une femme réalisée peut donc aussi
étre un Guru, mais cela reste exceptionnel. Il est plus naturel et
plus facile pour un homme réalisé d'étre un Guru. C’est pourquoi,
dans tous les pays, vous trouvez plus de Gurus hommes que de
Gurus femmes. Mais comme I'Esprit, dénominateur commun aux
hommes et aux femmes,gs@de une potentialité infinie, une
femme peut assurément devenir un Guru.

Parfois, les Gurus prennent sur eux la souffrance de leurs
dévots

De tres nomleux grands sages sont nem’un cancer
Pourquoi en est-il ainsi ?

339



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

La naissance, la maladie, la vieillesse et la mort sont inhérents au
corps. Les saints et les sages ayant réalisé la Vérité ont dépassé
le niveau de la conscience corporelle. Habituellement, ce sont
les dévots qui sont la cause de maladies comme le cancer dans
le corps de leur Guru. Leur corps est utilisé par les dévots au-
dela de ses limite§outes sortes de dévots viennent voir les
saints : les gens malades veulent recevoir leur bénédiction pour
obtenir la guérison, les gens perturbés veulent recevoir la paix ;
certains souhaitent méme recevoir leur bénédiction pour résoudre
leurs problemes financiers. Si un saint bénit tous ceux qui viennent
a lui, il doit parfois prendre sur lui la souffrance de ses dévots.
Les chrétiens disent que Jésus fut crucifié, a 'age de trente-trois
ans, pour avoir pris sur Lui les péchés des homieskananda
mourut alors gu’il n’avait que trente-neuf ans. Ramana Maharshi
avait la cinquantaine. Il n’existe aucune regle spécifiant qu’'une
personne réalisée doive vivre au-dela de cent ans. De plus, le
temps n'a pas d’existence absolue. Ce qui représente des millions
et des millions d’'années pour un homme ne dure qu’un seul jour
pourBrahma,e Créateur de cet univers. La notion du temps
se modifie avec le changement de niveau de conscience.

Le Guru et le disciple

Comment définiriez-vous lalation du disciple avec le
Guru ?

C’est une relation sans relation ! Elle est comme I'amour que I'on
ne peut définirLe mot « amour » évoque fdifents sens selon

les personnes ; il en est de méme avec I'expression « la relation
avec le Guru »/ous ne pouvez montrer votre amdaus dites :

340



Les aides générales

« J'ai de 'amour pour lui dans mon cceur », mais si votre corps
est disséqué et votre coeur ouvert, nul n’y trouvera quoi que ce
soit qui S'appelle « amour ».

Quelle est laelation ente un disciple et son Gur? En quoi
differe-t-elle de laelation ente un checheur spirituel et son
enseignant bien-aimeé ?

Un enseignant est un enseignant. Il peut enseigner ce qu’il n'a
pas expérimenté ou ce qu’il n’a jamais pratiqué lui-méme. Le
Guru est celui qui a réalisé la Vérité en 'expérimentant directement
et qui enseigne ce qu'il a réalisé. Il existe une complete harmonie
entre ses enseignements et ses actions. Il est 'exemple vivant de
ses enseignements. Il est au-dela du plaisir et de la daetleur
demeure imperturbable dans toutes les situations. Il a conquis ses
sens et son mental, et il n’est esclave ni de ses désirs ni de ses
émotions. Il est satisfait et comblé intérieurement.

Le disciple posséede une foi et une confiance totales envers
son Guru. Il s’efforce de suivre ses enseignements et apprend
par I'exemple vivant de son Maitre. La relation entre eux est
spirituelle et fondée sur I'amaqua foi et la confiance. Cette
relation est beaucoup plus profonde que toutes les relations qui
st fondées sur l'identification au corps. Cela me rappelle un
dialogue entre le Seigneur Rama et son grand dévot Hanuman.
Un jour, le Seigneur Rama demanda a Hanuman : « Quel genre
de relation as-tu avec moi ? » Hanuman répondit : « Du point de
vue du corpsTu es le Maitre et je suis ton servitddu point
de vue de I'amélu es leTout/Dieu et je suis une partie Tai.

Du point de vue du pur Esprit, il 'y aucund@hiénce entr&oi
et moi. » Ceci est la relation qu’un disciple éclairé ressent entre
lui et son Guru.

341



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

D’apres ce que nous pouvons voir dans le monde, il existe
cing types de relations d’amour entre deux personnes :

Entre un pére/une mere et un enfant.
Entre deux amis.

Entre un maitre et un serviteur

Entre un mari et une épouse.

Entre un enseignant et son éleve, etc.

agrLONE

La relation Guru-disciple inclut ces cinq types de relations
d’amour et, en méme temps, elle contient quelque chose de plus.
Mais comment le comprendrez-vous ? Le Guru n’est pas
seulement un enseignant. Il est a la fois le pére, la mere et I'ami.
La seule relation qui libére est la relation entre un Guru et son
disciple, parce qu’elle seule conduit a la Réalisation de I'unité
avec le Supréme.

Que voulez-vous dirpar « donner son mental au Maits ?

« Donner son mental au Maitre » signifie avoir en Lui une foi et
une confiance simples et semblables a celles d’'un enfant pour sa

mere chérie.

Comment servir le Guru ? Qu’est-ce que cela signifie et
comment Le servir lorsque je ne suis paaaHrant?

Servir le Guru signifie suivre sincerement Ses enseignements, les
assimiler puis les répandre. fiéz-Lui votre pur amour ; servez-
Le par tous les moyens dont vous disposez.

342



Les aides générales

Est-il possible d’avoir deux Gurus ?

Le Guru est un. Mais le chercheur est autorisé a recevoir les
bénédictions de tous les saints et de tous les sEmesles
Gurus ont la méme origine, aussi leur langage est-il le méme. Le
Guru ne fait pas de son disciple un esclave, mais la loyauté du
disciple envers le Guru est nécessaire.

Tous les chercheurs ne peuvent étre attirés par un méme
enseignant ou un méme Maitre, mais chaque chercheur est
profondément relié a tel ou tel Maitre. En outre, les différences
entre chercheurs occidentaux et indiens sont importAmpes
gu’il a choisi un Guru, la quéte du chercheur indien s’arréte (a
part quelques tres rares exceptions) ; mais il n’en est pas de méme
en Occident.

Ma relation avec mon Gur aujoud’hui décédé a duré
guinze années.odlez-vous di& que je ne peux plus aller
maintenant dans les aesashram®u méditer avec d’awgs
Gurus ?

Certains ne sont pas satisfaits de leur Guru. lls cherchent
satisfaction en allant d’'un sage a un autre. On ne change pas de
Maitre comme on change de chemise, quand ¢a nous chante.
Un véritable Maitre n’ébranlera jamais votre foi en votre propre
Maitre, il renforcera votre confiance en Lui. Il n’y a aucun mal
pour les chercheurs spirituels a aller voir d’autres saiotss
pouvez avoir du respect pour eux, ressentir en eux la présence
de votre propre Guru, mais vous ne devriez pas devenir déloyal
envers votre Maitre.

343



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

S’il vous plait, pouvez-vous nous @ifimportance de
sharananfprendee refuge) dans le Makx

La relation entre Guru et disciple survient uniqguement lorsque le
disciple s’est abandonné au Maiffant que vous ne vous étes

pas abandonné a votre Maitre, vous ne vous étes pas ouvert a
lui et la relation n’a pas réellement commencé. Cela ne signifie
pas que vous devez vous abandonner au Maitre a un certain
stade : cet abandon doit survenir des le début. Si 'abandon n’est
pas la, la relation n’est qu'apparente, elle n’est pas encore établie.

Comment pouvons-nous juger un Garmoins de connaér
ses véritables qualifications ?

La plupart des gens demandent les vraies qualifications d'un Guru.
Personne ne demande les vraies qualifications d’un disciple.

Avant de commencer sur le chemin spirituel, la difficulté est
de touver un vrai Guu.

En France, quelqu’un me posa la question : « Pourquoi y a-t-il
tant de faux Gurus ? » Je répondis : « Il en est ainsi parce qu'ily
a tant de faux chercheurs ! » La loi de I'offre et de la demande
s'applique dans tous les domaines. Lorsque les gens me
demandent comment trouver un vrai Guru, je leur dis de cultiver
en eux les qualités d’un vrai disciple. Seul un vrai disciple peut
trouver un vrai Guru. Le discernement n’est pas le moyen le plus
sUr et infaillible pour juger une personne, encore moins un Guru.

344



Les aides générales

Il me semble difficile de m’abandonner a un Guru mais plus
facile de m’abandonner a I'Existence ou a Dieu.

Dieu est le Guru. Il réside en votre cceur et ni le temps ni 'espace
ne peuvent vous séparer de Lui. Si vous pouviez directement
communiguer avec Dieu, le Guru intérieumus n’auriez nul
besoin d’'un Guru extérieuvlais il est trés rare que quelqu’un
puisse communiquer avec le Guru intérieur sans l'aide et
l'assistance d’'un Maitre et guide vivant. Le fait que vous posiez
une question montre que vous avez besoin d’'un Maitre vivant.
S’abandonner a un tel étre est a la fois difficile et facile. C’est
difficile car le Guru est dans un corps physique, vous pouvez voir
en lui de nombreuses limitations, ce qui peut vous empécher
d’avoir une foi totale en lui ; et cela est facile car il est dans un
corps physique, et donc tangible et facilement accessible.
S’abandonner a I'Existence/Dieu est aussi trés difficile. Lorsque
VOUS ne pouvez pas communiguer directement avec Dieu, il ne
vous vient pas a l'idée de vous abandonner a Dieu. Cela
reviendrait a tatonner dans I'obscurité.

Je suis une personne simple et jutre difficile de choisir
un Guru.

Lorsque vous ressentez dans le tréfonds de votre cceur le besoin
d’un Guru, c’est que vous étes prét a vous laisser guider par lui.
Vous devez abandonner vos croyances toutes faites, acquérir une
écoute de qualité et étre déterminé a suivre le chemin que le Guru
peut vous conseilletl n’est pas aisé de choisir un Guru. Il
vaudrait mieux que le Guru vous choisisse. Pour étre choisi par
un Guru, vous devez cultiver en vous certaines qualités telles que

345



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

humilité, la simplicité, l'aspiration profonde a connaitre la \Vérité,

le détachement de tout ce qui est impermanentTett.le
monde a la capacité de suivre le chemin de la Vérité et de la
Réalisation de Dieu. En général, 'ego vous exhorte a ne pas suivre
le chemin de la Réalisation, car celle-ci signifie sa mort.

Le Guu est-il difféent de Dieu ?

Le Guru est comme une échelle. A une extrémité, Il est connecté
a Dieu et, a l'autre, Il est connecté au monde.

Je n’ai pas besoin d’'un Dieu que je ne connais pas, mais j'ali
sGrement besoin de vous que je peux voir

Voir le Guru est aussi ditile ou aussi facile que voir Dieu. lly a
une grande complicité entrediet les Gurus.

Cela me rappelle une histoire soufie. Un,j@ueu apparut
sous la forme d’un mendiant a un saint soufi. Le sage portait un
trés beau bonnet. Le mendiant lui demanda : « Auriez-vous la
gentillesse de me donner votre chapeau, il me plait tellement. »
Le soufi reconnut Dieu sous le déguisement du mendiant. Il sourit
et dit : « Allez-vous-en, je ne peux vous le donneDieu
s’apercut que le soufiavait reconnu. Il dit alors : « Ne sais-tu
pas que je suis Dieu ? Je pourrais arréteoiastroti. » Rozi
signifie ce que vous recevez pour mangeaogtles choses
essentielles pour vivre. Le soufi dit : « Si vous faites cela, je
mettrai un terme a votkéhudai » Khudaisignifie I'autorité en
tant que Dieu. Dieu lui demanda : iefis donc ! Et comment t'y
prendrais-tu ? » Le sage répondit : « Je peux le faire. J'irai dire
aux gens que Dieu n’existe pas et ils cesseront de vous rendre

346



Les aides générales

un culte. »Alors Dieu eut peutComprenez-vous la complicité
entre Dieu et les Gurus ?

N’est-ce pas un obstacle d'étattaché a la forme du Gur?

La présence d’'un Guru et méme sa forme physique sont tres
attirantes pour le disciple. Quelque chose de trés profond et
substantiel se dégage de la forme physique du Guru. Son corps
est comme de la matiere radioactive. Lorsque le Guru est dans
I'état demahabhavason corps se divinise. Si quelqu’un touche
son corps a ce moment-1a, il a 'expérience de I'éveil. Lorsque
Ramakrishna était dans cet état, le siege méme sur lequel il avait
I'habitude de méditer était si chargé qu’'un homme ordinaire
pouvait sentir son corps brdler s'il le touchait. Un jeiriday,

le neveu de Ramakrishna, s’assit sur ce siege, mais il ne put en
supporter le contact et se leva immédiatement.

Quelle est la natwr de I'aide qu’un enseignant ou un @ur
peut donner a un chehneur tel que moi ? Je suis venu ici
sans vous connaély en espérant que le niveau de conscience
gue vous avez atteint poait m’aider a appofondir ma
sadhana

Le Maitre ou le Guru peut aider le chercheur ou le dévot de trés
nombreuses manieres. Il peut dissiper les doutes du cheicheur
peut supprimer les obstacles auxquels le chercheur peut avoir a
faire face dans ssadhanalorsque le chercheur se trouve en
face d’'un Maitre, une communication qui va au-dela des mots
s’établit entre eux et, s'il est réceptif et ouvert, il peut se voir lui-
méme dans la lumiére ou le Guru est établi.

347



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

Un Maitre soufi demanda a I'un de ses disciples d'aller voir
un autre Maitre et de rester avec lui durant quatre jours. Le
disciple dit : « A quoi bon ?&utre Maitre me parlera de Dieu.

Il me dira de pratiquer la méditation et des exercices respiratoires
et m'exhortera a faire nedhanace que je suis déja en train

de faire. J'ai tant réfléchi et médité sur Dieu. Comment cet autre
Maitre m'aiderait-t-il ? » Le soufi lui répondit : « Aujourd’hui, tu
vois Dieu a travers ta propre compréhension et tu accomplis ta
sadhanaselon tes préférences et ta compréhension. Lorsque tu
seras en présence de ce Maitre, tu commenceras a voir Dieu
dans Sa lumieréssieds-toi prés de Lui avec un esprit ouvert.
Ecoute ce qu'il te dit sans l'interpréter avec ton propre mental. »
Le Guru peut aider le chercheur a résoudre les problemes et a
dépasser les difficultés auxquelles il doit faire face dans sa
sadhanaQuelle aide un chercheur souhaite-t-il trouver aupres
du Guru ?

Se consaar réellement a lasadhanarequiet un
retournement complet de la psyché. Une telle chose n’est pas
possible sans la grace. Le chkeur echeche toutes les
sortes d’aides qui peuvent le mener jusqu’a la pleine
Réalisation.

La grace n'est pas agressive. Elle vient a vous, mais si votre porte
est fermée, elle ne la forcera p&euUs devez vous rendre
disponible a la grace.

Qu’est-ce qui donne le dit a quelqu’un deecevoir la grace
du Guru ?

L'obéissance, 'abandon, 'ouverture. Il est vrai que le chercheur

348



Les aides générales

a ses propres limitations mais, au sein de ces limitations, il doit
faire de son mieux et faire le meilleur usage de ses capacités pour
avancer sur le chemin de la Vérité. Il doit regarder en lui-méme
et découvrir ce qui, en lui, fait obstacle sur le chemin de la
Réalisation du Soi. Il devrait alors travailler sincerement a
surmonter ces obstacles.

Dans la tradition chrétienne, Jésus dit qu’apres sa mort sur
la croix, ses disciples sant guidés par I'Esprit Saint. Dans
les saintes écritws de I'Inde, y a-t-il quelque chose de
similaire ?

Oui, c’est ce que les Gurus en Inde disent a leur disciple. Le
Guru vous guide méme s'il a quitté son corps physique. Ceux
qui ont foi et sont ouverts au Guru peuvent le sé€dx qui ne

sont pas ouverts n'obtiennent pas d’étre guidés méme lorsque
le Guru est vivant. lls entendent les paroles du Guru d’'une oreille
et les laissent partir de I'autiiges peu vivent selon les directives

de leur Guru. Certains essayent méme d'enseigner leur Guru apres
avoir vécu quelque temps avec lui. lls lui disent : « Faites ceci,
faites cela. Pourquoi faites-vous ceci ? Pourquoi ne faites-vous
pas cela ? »

Durant vote absence, j'ai davantage de difficultés pendant
ma méditation. dtre présence nous aide-t-elle ?

Assurément, mais le « récepteur » du chercheur doit étre de
bonne qualité et intact. Le « transmetteur » devrait aussi étre de

349



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

bonne qualité et intact. Nombre de chercheurs viennent pour
rencontrer un méme sage mais tous ne bénéficient pas également
de sa présence. Beaucoup ont bénéficié de la présence de
Ramakrishna mais combien, com¥fiegekananda, atteignirent
Eveil ?

Comment compnde que cerins sages donnent l'initiation
et ont des disciples, et que d’agme le font pas ?

Vous ne pouvez pas demander pourquoi. Cela dépend de la
volonté du sage d’accepter ou non un discies ne pouvez
forcer un Maitre & accepter un disciple. Un Maitre n’a aucune
obligation. Chaque fleur possede son propre parfum. Il n'est pas
juste de comparer deux fleurs. S’il n’est pas juste de comparer
deux chercheurs, alors que dire de deux Maitres ? Certains Gurus
dispensent un enseignement particulier et sont a la téte d’'une secte
ou d'un culte. D’'autres n’enseignent pas une ligne de conduite
particuliere pour laadhanamais ils instruisent le disciple selon

ses compeétences.

Cela peut-il éte un fadeau pour un Mai&g de donnemantra
diksha(l'initiation) ?

C’est une question qui ne se pose pas. C'est la volonté du Maitre
d’accepter ou non un disciple, il n’est lié par aucune regle.

Avons-nous besoin de linitiation pourqgresser dans le
domaine spirituel ?

350



Les aides générales

Le progres spirituel peut étre fait méme sans un Maitre, bien que
cela soit tres rare.

Est-ce que linitiation crée un lien spirituel eatle Maite

et le dévot ? Est-ce principalement le pouvoir du Maitr
réalisé qui est transmis dansrt@ntra ce qui donne plus de
pouvoir a ce dernier ?

Oui, mantra diksharée un lien spirituel entre le Maitre et le
disciple. Il est plus facile pour le disciple d’éveiller le pouvoir du
mantras'il est recu d’'un Maitre réalisé et est pratiqué de maniere
appropriée.

Conscience et vigilance

« Que tout dans une piéce soit en désordre, sens dessus dessous, ne
t empéchera pas, st tu as les yeux grand ouverts, de la traverser
sans trébucher. A linverse, st tes yeux sont clos, tu trébucheras,
méme si tout y est en ordre. De méme, un chercheur vigilant et
alerte peut progresser sur le chemin divin, quelle que soit [hostilité
de son environnement, tandis qu un chercheur qui n'est ni vigilant
nt alerte est amené @ trébucher, méme dans un environnement des
plus favorables. »

— Joyaux spirituels

La vigilance n’est qu’un aspect de la conscience
Depuis que jai commencé a méditiéry a cinquante ans,

j'ai une tension dans mon pouce. Pensez-vous que je puisse
faire quelque chose pour la supprimer ?

351



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

Etait-elle |a avant que vous commenciez la pratique de la
relaxation/méditation ou cette tension a-t-elle commencé avec la
pratique ?

Je ne l'avais pas observée auparavant.

C’est normal. Lorsque vous vous détendez, vous devenez plus
conscient. La conscience est directement proportionnelle a la
relaxation. D’abord, vous devenez conscient de votre corps,
ensuite, de votre mental et, finalement, vous devenez conscient
de votre Soi, qui est au-dela du corps-mental-ego. Soyez de plus
en plus détendu dans votre méditation. La vigilance n’est qu’un
aspect de la conscience.

Qu’est-ce que la vigilance ?

La vigilance est un état plein d’attention. Quoi que vous fassiez,
ne le faites pas mécaniquement, faites-le consciemment. Lorsque
vous marchez, étes-vous conscient ? Peut-étre marchez-vous tout
en pensant a votre bien-aimée en espérant qu’elle vienne ici a
telle ou telle date, et votre marche se poursuit-elle mécaniquement.

La vigilance passive

Comment intensifier ma présence ici et maintenant ?

\ous pouvez ressentir que vous étes ici et maintenant lorsque vous
étes vigilant et que vous n’avez aucune activité mentale ou

physique, ce qui est tres difficile pour une personne, qui est un
animal pensant. Il est plus difficile de ne rien faire que de faire.

352



Les aides générales

Aussi les sages conseillent-ils certains types d’actions qui, en fin
de compte, vous conduisent a I'état de vigilance passive dans
lequel vous avez un apercu de votre Etre ici et maintenant.

Etre pleinement conscient et vigilant est la clé pour
atteindre le subconscient

Comment puis-je &rlibre des emmintes du passe eneor
vivantes dans mon subconscient, comme l'attachement a
certaines personnes ou a certaines expériences ?

Les racines de la personnalité sont dans le subconscient de la
personne. Pour changkr chercheur doit étre capable de voir

et de communiquer avec son subconscient. Comment faire ? Il
existe de nombreuses techniques. La vigilance et I'attention sont
communes a toutes ces techniques. Ne faites rien
automatiquement. Soyez conscient dans toutes vos activités
guotidiennesAsseyez-vous chaque joaratin et sojret pratiquez

la méditation silencieuse. Lorsque votre mental conscient devient
silencieux, vous étes a méme de communiquer avec votre
subconscient et de le chander désir et I'attachement sont les
causes de toutes les souffrances. Les racines de I'attachement
sont dans le subconscient. Lorsque vous atteignez un état dans
lequel vous demeurez conscient tout le temps durant I'état de
veille, cette conscience étend aussi son domaine d’'action a I'état
de réve. Si vous pouviez demeurer conscient dans vos réves, vous
seriez aussi capable d’en avoir le controle.

Il y a longtemps, jai découvepar moi-méme la mahe
meéditative, qui m’aide beaucoup a denegwgonscient dans
toutes les situations. Devrais-je continuer cette pratique ?

353



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

Vous pouvez apprendre par I'expérience, c'est la le véritable
apprentissage/ous devriez essayer d’expérimenter la joie
intérieure qui ne dépend d’aucune situation et d’aucun objet. Si
vous pouvez le faire, vous serez aisément capable de surmonter
les attachements aux personnes et aux situations. Le but ou
I'objectif de tous les mouvements est le repos, n'est-ce pas ?

Pratiqguer ou faie cette mache méditative consiste
simplement pour moi a &tta ou je suis.

C’est bien. Si vous réalisez le repos dans le mouvement et
immobilité dans la marche, c’est une expérience unique.
Certaines personnes ne peuvent pas demeurer pleinement au
repos, méme lorsqu’elles sont assises.

La lumiére de l'attention affaiblit ce qui est négatif et
renforce ce qui est positif

L’attention est une sorte de lumiere. Elle illumine et intensifie ce
qgui tombe dans son champ. Si vous devenez attentif a votre
respiration, elle devient réguliére et paisible. Le principe est le
suivant : ce qui est négatif en vous disparait ou est éliminé si vous
en devenez conscient ; et ce qui est positif est renforcé si vous
en devenez conscient.

La pratique de la vigilance

Pour développer la per conscience-témoin, vous nous
conseillez d’obseter nos popres activités et pensées avec
indifférence. Mais cela implique eneoune patie du mental.

354



Les aides générales

C’est la pratique de la vigilandéous devez I'exercer de maniere

a ne faire aucune activité mécaniquement. Cela inclut aussi le
processus de la pensée et de la respiration. En fait, cela inclut
toutes vos activités quotidiennes, comme mailgemangez pas
mécaniquement, a la maniére d’'un chat.

Quelle est la diffeance ente la vigilance et
I'observation pue?

La vigilance purifie le mental/oir a travers un mental purifié,

c’est cela la vigilance. La méditation est la pratique requise pour
demeurer vigilanMoir a travers le mental pensant requiert aussi
gue vous ne vous identifiiez pas a vos pensées. Celui qui voit
(the Seerest toujours la et, s'il n’y a pas de pensées, Il voit
I'état sans penseées. Si vous commencez a observer vos pensées
sans vous identifier a elles, les pensées commencent a disparaitre.
Aussi:

1. Ne faites rien mécaniquement.

2. Accomplissez toutes vos activités avec une bonne
intention.

3. Accomplissez-les pour plaire au Divin, c’est-a-dire en
Son Nom. C’est la fagon dont un chercheur accomplit
ses actions.

Il'y a la pure Conscience sans objet. Il y a aussi une autre
conscience qui est en conformité avec la volonté divine. La
Conscience implique la vigilance, mais cette derniére se manifeste
a différents niveaux. Lorsqu’un voleur commet son forfait, lui aussi
est vigilant. Lorsque vous faites quelque chose au nom de Dieu,
vous étes également vigilant. Le mental ou quoi que ce soit
d’autre n’a pas d’existence en dehors de la Conscience. C'est

355



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

le mental qui est pur ou impura Conscience est comme la
lumiére : lorsque cette derniére éclaire un caniveau, elle ne devient
pas impure pour autant ; tout comme elle ne devient pas pure
lorsgu’elle éclaire le fleuve sacré du Gange.

La vigilance peut-elle &rpratiquée uniquement lorsque le
mental est pur ou est-ce que sa pratique, au bout du compte,
purifie aussi le mental ?

Je vous ai dit que méme un voleur est vigilant. Cependant, la
vigilance peut purifier le mental. La pure Conscience ne fait rien.
La vigilance est appelé@tvigunadans ledfdas Elle semble
plus consciente que la pure Conscien¢eus pouvez
comprendre cela gré a un exemple : la simple lumiére du solell,
lorsgu’elle est réfléchie dans un miraievient plus brillante. La
vigilance signifie la Conscience réfléchie dans le mental.

« La Conscience n'est ni la création du connaisseur, ni la
transformation du connu ; Elle n est pas davantage une relation entre
le connaisseur et le connu. Elle est ce Principe supréme et éternel,
au-deld du temps, qui illumine le connaisseur, le connu et la présence
ou [absence de leur relation mutuelle. »

— Joyaux spirituels
Soyez de plus en plus vigilant

Les opportunités vont et viennent. Ceux qui sont vigilants et
attentifs font de leur mieux pour mettre a profit ces opportunités.
Ceux qui somnolent et vivent dans I'indolence les laissent passer
Ceux qui doutent et manquent de confiance sont incapables d’en

356



Les aides générales

faire un bon usage. Soyez de plus en plus vigilants, faites de vous-
méme une personne libre et spirituellement sage avant de passer
de la vie a la mort.

La paix

« La paix ne se trouve ni dans un magnifigue palais ni dans
une chaumiére. Grande est la puissance d illusion de maya ! Ceux
qut habitent les palats pensent que la paix se trouve uniguement
dans une chaumiére, et ceux qui habitent une chaumiére pensent
que la paix se trouve seulement dans les palais. Le fait est qu une
Jfois arrivé d la compréhension juste, tu réalises que la paix ne peut
étre trouvee nulle part ailleurs que dans la communion avec Dieu
ou par la Réalisation du Soi. »

—Joyaux spirituels

Soyez en paix, que ce soit en groupe ou dans la solitude

Je manque d’éngie pour faie mes travaux ménagers
lorsque je suis seule.

Un mental calme possede plus d’aptitude qu’'un mental plein de
tensions. Des lors, le chercheur devrait essayer de garder un
mental calme et sans tensions. S'il vous est plus facile d’étre en
paix lorsque vous étes seule et que cela est plus pratique pour
vous, vivez seule. Si cela vous est plus facile avec un compagnon
ou en groupe, choisissez le mode de vie qui vous convient. Cela
dépend du tempérament du cherch€eux qui ont une nature

357



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

contemplative trouvent plus facile d'évoluer dans la solitude. Mais

si vous laissez une personne extravertie en séclusion, elle vivra
cet état comme un isolement dans une prison et cela créera en
elle des tensions.

« Demeure satisfait de ton sort en toutes circonstances et tu verras
que la paix ne te quittera jamais. »
— Joyaux spirituels

Le silence

« Pourquoi étes-vous en silence ? »

Lorsque quelgu'un demande : « Pourquoi étes-vous en
silence ? », la réponse devrait étre la suivante : « Le silence est

un état d’étre dans lequel les mots “pourquoi”, “quand”, “ou”,
“si” et “comment” ont complétement disparu. »

Tout provient du silence et etourne au silence

Lorsque jobserve cette immense paix dans laquelle vous
étes, je me demande si der le silence n’est pas la meilleur
facon d’atteinde cette paix.

La parole est un des moyens pour communiquer avec autrui. Du
point de vue de laadhanale silence est 'unique moyen de
communiquer avec son vrai Soi, qui est la source de toute paix
et du véritable bonhedrout provient du silence et tout retourne
au silence.

358



Les aides générales

Comment devenir silencieux

Comment é& suffisamment silencieux pour pouvoir
entende ?

Le premier pas pour étre silencieux est de ne pas .pagler
second est de ne pas penEant que vous avez ugeaelconque
mission, vous ne pouvez arréter de pendgsre pensée est
toujours en relation avec votre mission, n’est-ce pas ? Que votre
mission soit d'étre libre de toute mission.

Pouvons-nous dirque le silence du mental est le bub@sr
les yogas conduisent-ils a la méme finalité, Dieu étant
silence ?

Oui, I'objectif de tous legogasest de purifier le mental, de le
rendre stable et immobile. C’est dans un mental complétement
silencieux et vigilant que la révélation surviefgnhour pour Dieu
purifie aussi le mental, I'arréte et, ultimement, unit 'amoureux au
Bien-Aimé, le Divin.

Dans la sadhana,’observation du silence écarte de
nombreux obstacles

La pratique consistant a observer des périodes de silence fait
partie de lasadhana.Elle est d’'une grande utilité pour la
sadhanacar elle permet d’éviter facilement de nombreuses
activités et relations non nécessaires. Le chercheur peut alors se
consacrer plus intensément a la méditation.

Comment votre parole peut-elle étre d’une quelconque
utilité pour votre méditation ? Si vous voulez entrer en vous-

359



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

méme, vous n'avez nul besoin de pakleus n’en ressentez le
besoin que lorsque vous voulez vous expridans lasadhana

de nombreux obstacles sont écartés en observant le silence.
Contrller ses paroles est le premier stade afin de pouvoir
contrbler ses pensées. La pratique du silence accroit votre
pouvoir de volonté et de contréle sur vous-méme. Nous parlons
ici du silence gue nous pratiquons dans le but de nous améliorer
spirituellement. Sinon, le silence n’a rien a voir avec une
guelconque pratique.

Trois moines décidéent d’observer ensemble le silence

Connaissez-vous I'histoire de ces trois moines qui demeuraient
ensemble dans un ermitage ? Un,jdsidéciderent d’observer

une période de silence d’'une semaine. lls restérent silencieux
durant le premier joutard dans la soirée, I'huile de la lampe se
mit a diminuer au point que la lumiére s’affaiblissait de plus en
plus. Oubliant qu’il observait le silence, I'un d’entre eux dit aux
autres d’apporter de I'huile pour la mettre dans la lampe. Le
second moine ne put se contenir et dit : « Pourquoi as-tu parlé ?
Nous ne sommes pas Supposes parler puisque nous observons
le silence. » Entendant cela, le troisieme dit en se vantant : « Je
suis le seul a n'avoir pas parlé ! »

Le silence est un moyen de communication beaucoup plus
puissant que la parole

N'avez-vous pas l'img@ssion que, Si voumpez voe
silence et enéaz diectement en contact avec les cheurs,
il sera plus aisé pour eux de communiquer avec vous ?

360



Les aides générales

Le silence est un moyen de communication beaucoup plus
puissant que la parole. SiI'on parle et que celui qui écoute n'est
pas silencieuy, il ne peut y avoir de communication. Si tous les
deux sont silencieux, la communication est directe et complete,
sans l'interférence des pensées enalats.

J'ai parlé durant plus de quarante ans et j'observe
maintenant le silence depuis plus de vingt-cing ans. J'ai constaté
gu’un plus grand nombre de personnes ont bénéficié de leur
relation avec moi durant ces années de silence que durant les
guarante années ou je parlais. Dans chaque ville, il existe de
nombreux prédicateurs et enseignants professant leur religion et
leur spiritualité. Cela a-t-il changé quoi que ce soit dans ces
villes ? La corruption est grandissante et les méfaits se sont accrus
dans les villes plus que dans les villages isolés. Le développement
des médias et des moyens modernes de communication provoque
la décadence jusque chez les villageois.

Le silence et I'expérience spirituelle

Est-ce que le silence inhibe laogression de I'expérience
spirituelle ?

Comment le silence pourrait-il inhiber la progression de
'expérience spirituelle ? Ce n’est que par le silence que celle-ci
peut survenirLorsque vos sens et votre mental se tiennent
immobiles et que votre intellect cesse ses ratiocinations, alors
seulement 'expérience spirituelle peut advélist ce que disent
lesUpanishads

361



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

Une vie équilibree

Vous devez découvrirle juste équilibre entre la patience
et I'impatience

Comment travailler avec impatience ?

Vous devriez apprendre a travailler avec patience. Pourquoi
voudriez-vous savoir coment travailler avec impatience ?
Voulez-vous étre impatien\@us devez étre impatient a certains
€gards et patient a d’autres égakdsis devez maintenir un
equilibre. C’est comme courir un cent métres. Gagner la course
dépend de votre départ. La différence entre les vitesses des
coureurs est si infime que celui qui demeure calme et prend le
meilleur départ gagne la courgeus ne devez pas étre impatient

et vouloir partir le premiecar cela crée en vous des tensions.
Une certaine partie de votre énergie étant perdue dans ces
tensions, vous ne pouvez courir au mieux de vos capacités. Mais
si vous étes trop patient, vous pouvez devenir trop confiant,
manquer votre dépaet perdre la cours€ous devez donc vous
ajuster et découvrir le juste équilibre entre la patience et
'impatience. Je connais la question, car j'ai participé a de
nombreuses courses sportivédai appliqué la méme technique
dans maadhanaet cela m’'a beaucougde.

Quel est le résultat de cet équilo?

C’est comme de marcher sur une corde raidas apprenez
en pratiquant régulierement. DansUgmnishadsil est dit que

1 Swamiji fut un coureur et un athléte d’exception durant ses années a
l'université.

362



Les aides générales

suivre unesadhangle chemin de la Vérité), c’est comme de
marcher sur une lame de ras@ela vous donne une idée de
I'agilité et de I'art qu’il faut déployer pour y parven@’est
comme grimper a un dattier haut et droit. Si vous pouvez
I'escalader et atteindre le sommet, vous godlterez de délicieuses
dattes sucrées. Si vous glissez et tombez, vous vous briserez
les os.

Une vie équilibrée est la plus favorable a I'éveil

Normalement, plus les émotions qui nous troublent sont fortes
et violentes, moins la capacité a reconnaitre notre véritable Nature
est grande. C’est tres simple & comprendre. Les émotions sont
plus perturbatrices ou génératrices de plaisir lorsque vous vous
y identifiez. Plus cette fausse identification existe, moins il existe
de chances d'atteindre I'éveilidentification extréme, qu’elle soit
positive ou négative, rédulit cette possibilité. Une vie équilibrée
est des plus favorable a I'éveil. C’est pourquoi le Bouddha
recommandait de mener une vie équilibrée.

Comment équiliar un effot intense dans mon travail et ma
pratigue de médiation ?

Prenez soin de votre santé. Si votre corps est en bonne santé et
votre mental paisible, il vous est plus aisé, pour votre progression,
de méditer ou de pratiquer des exercices spirituels. Ne travaillez
pas au-dela de vos capacités, ne vous épuisez pas en travaillant
trop. Ceux qui sont poseés et réguliers dans I'effort gagnent la
course.

363



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

Découvrez d’abord votre véritable centre

Je me sens en conflit emtmondharmavis-a-vis du monde
et mon popre dharma Je me suis totalement consacré a
donner aux augs et je sens que je me suis négligé moi-méme.

Si vaus étes en conflit, vous ne pouvez donner quoi que ce soit
de positif au monde. Découvrez d’abord votre véritable centre.
Alors, et alors seulement, vous serez a méme de donner la paix,
la pureté, 'amoyia lumiéere et le véritable bonheur aux autres.
Servir les autres fait partie de dadhanall n’y a aucune
contradiction entre servir autrui et travailler pour son évolution
spirituelle. Menez une vie équilibrée.

Une juste maniere de vivre
Gagner de I'argent comme partie intégrante de la sadhana

Comment pratiqguer maadhanaet travailler en méme
temps ?

Sivous gagnez de I'argent pour subvenir a vos besoins et pour
pouvoir pratiquer votreadhanaalors gagner de I'argent (bien
entendu par des moyens honnétes) devient une partie de la
sadhanaMais cela ne signifie pas que vous devez, dans un
premier temps, faire en sorte de gagner de I'argent puis, dans
un deuxieme temps, lorsque vous en avez suffisamment, vous
consacrer a lsadhanaMéme lorsque vous faites un travail pour
gagner de I'argent, vous devez continuer v&dighana.

364



Les aides générales

Je veux passer toutes mes vacanceashitam

Vous étes tout a fait bienvenueHaly-day»! est le jour que

vous passez en méditation et dansduvenir du Divin. C'est le

jour de repos. Mais vous étes au repos et en paix seulement
lorsque votre mental est dans le DiiRje raison ?

Que vos mains travaillent, mais que votre cceur soit avec
le Divin

Ma famille et mes amis me conseillent dgttus sérieux a
propos de mon travail et de mes finances. Lescbleerrs de
Dieu sont-ils appelés a finir pawes et sans travail ?

Vous devez trouver un équilibre. A moins que vous ne preniez le
sannyasavous devez gagner votre vie sans perdre de vue votre
but spirituel. Ne soyez pas ambitieux concernant votre situation
financiére, mais ne vous rendez pas dépendant d’autrui. Que vos
mains travaillent, mais que votre cceur soit avec le Divin. Ne vous
souciez pas de ce que disent les auliastes les personnes
riches sont-elles heureuses ? Je n’ai jamais entendu dire qu’une
personne pauvre se soit suicidée, mais j'ai appris que plusieurs
milliardaires l'avaient fait. Gagner de I'argent n’est pas mauvais,
mais oublier le Divin est mauvais. Dans la vie, l'argent a sa propre
utilité, mais il ne peut vous satisfaire. A quoi bon gagner de 'argent
si vous perdez le Divin ? Cela serait la plus grande des tragédies.

Jeude mots en anglais avéwlydays(vacances) eholy-day (jour
saint)

365



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

Les bhajans et les chants
Se souvenir de Dieu grace au chant

Pouvons-nous utiliser naifintuition intérieue comme guide
sur note chemin ?

Chaque personne possede ses propres tendances. Nous pouvons
srement connaitre nos particularités latentes et organiser notre
facon de vivre de maniére a utiliser nos énergies dans la bonne
direction et, progressivement, évoluer spirituellemémis ne

pouvez utiliser que ce que vous awdrls possédez un certain
potentiel, mais vous possédez aussi en vous un élément de liberté.
Si vous suivez le chemin qui convient & votre tempérament, il vous
est plus aisé de le suivréous pouvez chanter ou faire de
l'agriculture tout en suivant le chemin de la Réalisation du Soi.

Quelle est la place de la musique dansdaheche de la
Réalisation ?

Vous devriez chanter pour Dieu. Chanter des chants sacrés pour
plaire & Dieu. Chanter Sa gloire. Cela vous permettra, grace au
chant, de vous souvenir de Lui. Qu'aimez-vous chanter ? De la
musiqgue rock, de la « musique pop » ou quoi d’autre ? Chantez
les louanges de Dieu. Dans kdans,de nombreux noms de
Dieu peuvent étre chant&s Inde, de nombreux saints, comme
Guru Nanak, chanterent par amour pour Dieu. Leurs chants
étaient pénétrés d’un profond amour pour Dieu. Si vous chantez
dans le but de gagner de 'argent, vous en obtiendrez. Si vous
chantez pour voir Dieu, vous Le verrez. Et si vous possédez Dieu,
Vous possédez toute chose. Sivous avez un arbre, vous possédez

366



Les aides générales

aussi son ombre. Mais si vous courez apres des ombres, vous
ne pourrez pas trouver la Réalité.

Saint Haridas, le maitre-musicien qui chantait pour plaire a
Dieu

Voici une histoire. Saint Haridas excellait dans la musique et les
chants. Le roAkbar eut vent de sa réputation et demanda a
Tansena, le musicien de sa ¢allamener Haridas parce qu'il
voulait I'entendre chantéfansena alla demander au saint Haridas
de se rendre auprés du roi, mais celui-ci refiless Tansena
proposa @&kbar d’aller a lashramd’Haridas, non pas en tant
gue roi, mais comme une personne ordinaire et, d'une maniere
ou d’'une autreTansena persuaderait alors Haridas de chanter
lls y allérent donc, toucherent les pieds d’Haridas et s’assirent
devant lui.Tansena commenca a chamegis pas dans la bonne
tonalité. Haridas se mit alors a chanter pour le corfiger chant

était si suave que le rBkbar en fut émerveillé. Lorsqu’ils
revinrent, le roi dit : « dnsena, tu es un tres bon musicien, connu
a travers tout le pays mais, pour le chant, Haridas te surpasse
de loin. Comment est-ce possible Pamsena répondit : « Sire,

je chante pour vous faire plajsmais Haridas ne chante que pour
plaire a Dieu, voila la différence. »

Les rituels

Si vous vénérez le Divin, vous atteignez le Divin

Quelle est la signification des rituels accomsur les
mariages, les entegments, etc. ?

367



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

D’une maniére ou d’'une autre, les rituels vous rappellent le Divin.
Lorsqu’on peut se souvenir du Divin sdiaide de rituels, il n’est
pas nécessaire d’en pratiquer

Les rituels peuvent-ils aider les défunts ?

Il existe une science pour aider 'dme défunte. Celle-ci peut étre
aidée par d'invisibles pouvoirs invoqués au moyemaetras
adéquats. Les ames défuntes peuvent aussi étre aidées par la
priere et les intercessions.

Cela a-t-il de I'impotance de vénér une deité plutét qu’'une
autre ?

Dans leGita, il existe un verset dans lequel le Seigneur Krishna
dit : « Ceux qui rendent un culte a des esprits iront dans le monde
des esprits, ceux qui rendent un culte devatasront dans le
monde desglevatasmais ceux qui Me rendent un culte viennent

a Moi. » Si vous rendez un culte a qui que ce soit en le considérant
comme le Divin, vous atteignez le Divin. Si vous rendez un culte
a qui que ce soit possédant un pouvoir particulier (différent de
celui du Divin), vous atteignez ce pouvoir ou, au final, ne faites
plus gqu’un avec ce pouvoir

Est-ce que le culteendu a difféentes déités a un impact
particulier ou est-ce la nate méme du culte qui est
importante ?

Oui, I'effet et le résultat du culte rendu a différentes déités sont

différents. Une déité représente un aspect particulier du Divin.
Sivous vénérez un seul aspect du Divin, vous ne réalisez que

368



Les aides générales

cet aspect.’Accomplissement ne vient que par la Réalisation
intégrale de tous les aspects du Divin.

Les pelerinages
Les bienfaits des pélerinages

Pouvez-vous nous donner quelques détailscpgs des
forces positives et négatives qui sont en dehors comme a
l'intérieur de nous ?

Ce monde est un champ de bataille entre les forces positives et
négatives. Mais, dans lashramsl|es édifices religieux et les
lieux de culte, ce sont les forces positives qui prévalent, les forces
négatives n’osent pas entrer dans de tels lieux. Les forces
négatives étendent leur influence dans les lieux ou la promiscuité,
la malhonnéteté, l'avidité, la violence, le mensonge, I'alcoolisme,
etc. prédominent. Les forces obscures n’osent jamais entrer dans
les endroits ou I'on vénére Dieu, ou I'on médite et pratique le
souvenir de la présence de Dieu.

S’il vous plait, pourriez-vous expliquer I'importance et les
bienfaits des pélerinages dans les lieux saints pouoigres
spirituel ?

Aller en pelerinage dans les lieux saints est utile. En pélerinage,
les dévots se souviennent du véritable but de la vie et, dans ces
lieux saints, ils se souviennent de Dieu. Cela les prépare également
a faire des sacrifices pour Dieu et ils peuvent aussi y rencontrer
de saintes personnes. Certains saints, qui ont réalisé Dieu, vont

369



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

dans ces lieux a la recherche de disciples compétents a qui ils
pourraient transmettre leur sagesAassi pouvez-vous
rencontrer de tels saints lors de vos pélerinages.

Je pense que pratiquer lapaen présence d’'un saint serait
plus bénéfique ? Est-ce juste ?

Naturellement, la présence d’'un saint aide le chercheur a garder
son mental calme et tranquille. Les vibrations qui émanent du saint
aident le chercheuke transmetteur peut étre trés puissant et
subtil, mais le récepteur doit aussi étre en bon état de marche,
méme s'il n’est pas tres puissant.

Tant que vous vivez ici, les vibrations sont bonnes tdor
Mais que se passera-t-il dans cent ou deux cents ans ? Les
vibrations seont-elles enca la ?

Cela dépend de ce qui se passera dans ce lieu aprés mon départ.
S'il reste libre de toute activité commerciale ou matérielle,
l'influence peut durer des centaines d’années.

Les vibrations d’un lieu de pelerinage diminuent-elles avec
le temps ? Est-ce que la visite de saints pegickager »
le lieu ?

Plus un lieu de pélerinage devient un lieu de commerce, plus il
perd de sa sainteté. Les lieux de pélerinage sont sanctifiés par le
passage de nombreux saints, ou parce qu’un grand sainty a vécu
dans le passé, ou parce qu’un saint y vit encore.

370



Les aides générales

Dieu se manifeste davantage en certains endroits

Comme le monde peut &€une sowe de distraction, n’est-
il pas préférable deester dans laditude jusqu’a ce que
I'on soit pleinement réalisé ?

Dieu est partout présent, Il est dans le saint comme dans le voleur
En vivant dans le volepit n’est pas contaminé par ses vices et,
en vivant dans un saint, Il n’en devient pas plus saint. De méme,
I'étre réalisé, méme s'il vit dans le monde, demeure immaculé et
non affecté, tout comme la feuille de lotus n’est pas mouillée,
méme si elle trempe dans I'eau.

Certains lieux saints comme le Gange peuvent me donner
de l'inspiration, alors que je neessens rien dans d'aes
lieux.

Le feu est partout. Il est dans la pierre, dans votre corps et méme
dans I'eau. Mais le feu dans la pierre ne brdle pas votre main,
car il n'y est pas manifesté. De méme, Dieu est partout mais |l

ne se manifeste pas partout ni en tout le monde. Il est plus
manifeste dans un saint que dans une personne ordinaire, et dans
certains lieux plus que dans d’autres lieux. Le lieu ou vit un saint
établi en Dieu se chge de vibrations divine3ous les lieux
associés a des saints et des sages qui sont ou furent des hommes
de Dieu sont sanctifiés.

Comment peut-on devenir sensible a la bénédiction des lieux
saints ?

Un lieu vénéré avec dévotion par des milliers de personnes en

371



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

tant que lieu habité par Dieu se charge de vibrations divines. Il
est relativement facile pour un individu de ressentir la présence
de Dieu dans un tel lieu:dtmospheére sainte du lieu n’est pas
créée par un individu ressentant la paix dans ce lieu, ce que lI'on
appelle en psychologie une « objectivité de seconde main ». Mais,
comme la dévotion et la foi des gens s’affaiblissent de plus en
plus dans de tels lieux, la manifestation du pouvoir divin gy fai
moins sentirTous les lieux de péelerinage qui se transforment de
plus en plus en lieux de commerce sont de moins en moins saints.

Des milliers de gens bénéficient de laumbha mela

La kumbha melae tiendra en avril mrchain a HaridwarJ'ai
entendu die que c’est une opptmité pour se libér de la
renaissance si I'on se baigne dans le Gange a utaioer
moment. Que pensez-vous du fait que des Occidentaux
participent a un tel événement ?

Environ six millions de personnes viennent iumbha mela
Haridwar et prennent un bain dans le Gange a un moment
particulier Si les six millions de personnes s’en trouvaient libérées,
la libération serait une chose des plus simples. Quelle serait alors
['utilité de suivre une discipline yogiqueg pratiquer la méditation,

les exercices de respiration et tout le reste ? De plus, pourquoi
les mémes gens reviendraient-ils encore et encolaitniaha

s’ils étaient libérés en n'y participant gu’une seule fares
serez ici en Inde lors de kumbha,vous pouvez y aller et
essayer de voir par vous-méme. Si vous obtenez la Libération,
tant mieux ! Je ne dis pas que c’est inutile de participer a la
kumbha melaDes milliers et des milliers de personnes en
bénéficient d’'une maniére ou d’une autre.

372



Les aides générales

La vie conjugale orientée vers Dieu
La vie conjugale et la Réalisation du Soi

Comment concilier I'attraction physique de la vie de couple
et lasadhan&

Deux chercheurs de Vérité vivant ensemble sont comme deux
pélerins accomplissant ensemble un pélerinage. lls peuvent s'aider
mutuellement pour rendre leur pélerinage plus facile et plus
pratique a condition :

1. Quiils soient loyaux I'un envers l'autre et le demeurent
jusqu’a ce gu'ils aient atteint leur destination.

2. Qu’ils n'utilisent pas l'autre pour leur satisfaction
personnelle, mais que chacun s’efforce de satisfaire son
conjoint en faisant des sacrifices pour lui.

S'ils ressentent une attraction physique I'un pour l'autre,
ils devraient se marier et mener une vie responsable de chefs de
famille et, en méme temps, se consacrer au chemin de la
Réalisation du Soi. C’est un engagement de toute une vie et ils
doivent faire des sacrifices I'un pour l'autre, travailler sincerement
comme des partenaires de vie honnétes, pleins d’'amour véritable,
de confiance et de loyauté afin de remplir cet engagement. lls
devraient étre conscients de leurs faiblesses mutuelles et tacher
de les surmonter au moyen d’une compréhension et d’une aide
réciproques. S'il survient des différences d’'opinion, ils devraient,
par leur amoyrtrouver un compromis et ne pas laisser ces
différences diblir leur amourEtant des partenaires de vie, ils
ont a partager leurs joies comme leurs peines et a se réjouir de
ce partag€elous deux ont a rester pleinement conscients du but
et de I'objectif véritables de la vie et a travailler ensemble avec

373



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

diligence afin de réaliser ce but. Coopération mutuelle, confiance,
amour loyauté, sincérité et esprit de sacrifice I'un pour I'autre
rendent la relation plaisante, joyeuse et durable. Des différences
d’opinion occasionnelles sont normales mais cela ne devrait pas
vous découragetne fois que vous avez décidé de vivre I'un
pour I'autre et que vous vous étes engagés a étre des partenaires
de vie, vous devriez supporter et dépasser joyeusement ces
différences temporaires grace a l'intensité de votre confiance et
de votre amour mutuels.

Mari et femme devraient vivre ensemble comme des
compagnons de voyage sur le chemin de la Réalisation de
Dieu

J'ai lu un livre appeléAghora ou il est écrit: « Dans la
tradition védique, les femmes étaient supposéasig soin
de la maison et des aspects matérid’existence, tandis
gue les hommes devaient cétldes rituels et gnde soin
de I'évolution spirituelle de la famille.’homme n’avait
jamais a se soucier des besoins matériels, poerliére de
progresser spirituellement autant que possible. La femme
n'avait pas a s'inquiéter des difficultés de dadhanaet
d’autres exerices spirituels cad’une maniéz ou d’'une aut,
elle récoltait les fruits de laadhanaffectuée par son mari. »
Les hommes et les femmes sont-ils égaux facsaalan®
Pensez-vous que jeaevrai les fuits du travail spirituel de
mon mari ?

Dans la tradition indienne, le mariage implique une sorte de

relation spirituelle entre le mari et son épouse. lIs vivent ensemble
comme des compagnons de voyage sur le chemin de la

374



Les aides générales

Réalisation de DieuDans I'hindouisme, il existe certaines
cérémonies religieuses que I'hnomme et la femme doivent
accomplir ensemble. Si un mari accomplit seul une telle
cérémonie, il n’en récoltera pas les fruits escomptes. Il est vrai
gue le réle de I'épouse est essentiellement de s’occuper de la
maison et de prendre soin des enfants. Le réle du mari est de
diriger une affaire ou de faire un travail dans le but de soutenir
financierement toute la famille. Mais, en ce qui concerne la
sadhanaspirituelle, le mari et la femme doivent tous deux la
pratiquer et s’adapter en fonction de leurs activités respectives.
En Inde, I'épouse est appelgiearavalipar son mari, ce qui
signifie « propriétaire de la maison », et le mari est appelé
gharavalapar son épouse, ce qui signifie « propriétaire de la
maison »Ainsi, tous deux se déclyant mutuellement de leur
sentiment de propriété et se sentent libres. C’est un tres bel
exemple.

Vous devriez vous aussi prier et méditer le matin avant que
les enfants ne se leveApres les avoir envoyés a I'école, vous
pouvez encore trouver du temps pour prier et lire des livres
spirituels.Votre mari doit également s’asseoir pour prier et
méditerVivez ensemble comme des compagnons de voyage sur
le chemin de la Réalisation du SEcomplissez vos obligations
sociales et familiales au nom de Dieu et, en méme temps,
consacrez du temps a la priere et a la méditatiosathana
n'est pas du tout difficile @ accomplir pour ceux qui ont une
profonde aspiration a découvrir la Vérité. lls y prennent plaisir
comme pour n'importe quel travail gu’ils aiment faveus
devriez aider votre mari dansssahanaet il devrait vous aider
dans la votre.

Les femmes sont plus proches de Dieu que les hommes.
L’amour d'une femme est plus constant que celui d’'un homme.

375



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

La vie maritale en tant que chemin spirituel

Devrions-nous cesser d'avoir deslations sexuelles dans
notre vie maritale pour obtenir la Réalisation ?

Non. Une personne mariée peut réaliser la Vérité. Néanmoins,
dans la société indienne, le mariage n’a jamais été considéré
comme un moyen de satisfaire ses désirs sexuels. De nombreux
rishis étaient des personnes mariées mais, accompagnés de leur
épouse et s’aidant mutuellement de nombreuses maniéres, ils
vécurent une vie de contréle de soi consacrée a la Réalisation
de Dieu. S’il 'y a pas d’harmonie entre une épouse et son mari,
leur vie devient un enfer

Mais certains sages disent que nous ne devrions pas avoir
de elations sexuelles.

Si I'on a choisi la vie d’ursannyasi,on doit s’abstenir
compléetement de relations sexuelles. Il est formellement interdit
pour unsannyasd’avoir de telles relations. Mais la société ne
vous force pas a devenir sannyasiC’est votre propre choix

de vivre comme ugannyaset de consacrer toutes vos énergies
a la Reéalisation de Dieu.

Vivre en harmonie

Comment puis-je intésser mon épouse a sadhan&

La sadhanast comme I'amouelle ne peut étre imposée a qui
gue ce soit. On doit ressentir 'importance de la Réalisation de

376



Les aides générales

Dieu avant que le désir intense powddhanaentre dans notre
esprit.Vous devriez donner a votre épouse quelques livres sur
la spiritualité, sur des saints et des sages. En lisant de tels livres,
un intérét pour laadhangeut s’éveiller en elle. Elle se tournera
vers Dieu si elle est impressionnée par quelque sage. N'essayez
pas de lui imposer vos idées. |l est trés difficile pour une épouse
d’accepter que son mari devienne son enseignant spirituel.
N’essayez pas de I'enseignérez en harmonie avec elle, sinon
elle créera des problémes dans vei@hanaAccomplissez

vos devoirs d’'un coeur joyeux vis-a-vis de vos enfants, de votre
femme et de vos parents et gagnez leur confiance. lls devraient
étre convaincus que vous voulez leur bien-étre et que vous les
aimez tous profondémentaimour gagne la ou 'gumentation
échoue.

Le mariage et le divorce
Que pensez-vous du mariage et du aigc?

Certains chrétiens croient que les mariages se font au Ciel. Si
I'on poursuit cette idée, on peut dire que les divorces se font en
enfer Dans la tradition indienne, il N’y avait pas de place pour le
divorce, tout comme dans le christianisme. Mais, aujourd’hui, le
mariage n’est devenu qu’'un moyen de rechercher les plaisirs
sensuels, aussi ne dure-t-il pas longtemps. Les valeurs de la vie
ont changé, en Occident comme en Oriéhbrbme est devenu

de plus en plus égoiste. Dans les temps anciens, le mariage avait
une connotation de sacrifice, 'épouse faisant des sacrifices pour
son mari et réciproquement. Le mariage était le symbole de

377



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

'amour. En Occident, dans la plupart des cas, les mariages ne
naissent pas de 'amour mais plutot de la luxure. C’est la raison
pour laquelle il y a tant de divorces. Le mariage est un lien entre
deux personnes qui S'aiment et qui veulent s'aimer mutuellement.
C’est un engagement a 'amour et non a la luxure. Lorsque le
mariage n’est motivé que par 'amour charnel, il ne dure pas

longtemps.

La pratique de la continence dans la vie maritale

Les pulsions sexuelles devraient-ellee&ontrdlées méme
dans la vie maritale ?

Une personne mariée demanda a Socrate combien de fois un
homme marié devrait coucher avec son épouse. Socrate
répondit : « Une fois par an. sShbmme dit : « Et si c’est trop
difficile ? » Socrate répondit : « Une fois tous les six mois. » « Et
si c’est trop difficile ? » redemanda 'homme. Socrate répondit :

« Une fois par mois. »thomme demanda a nouveau : « Siméme
cela est impossible ? » Socrate répliqua : « Alors cet homme n'a
pas le droit d’étre appelé un homme ; il est pire qu’'un animal ! »
Ainsi parla Socrate qui, lui-méme, était un homme marié.

La relation parents/enfants

La mere est le premier Guru de I'enfant

J'ai un fils (dgé de seize ans) qui a commenceé a fuiner
boire et a consommer desodues. Il vit avec son peret,

378



Les aides générales

lorsqu’il vient me voirsouvent, il ne meespecte pas ou ne
respecte pas les regles de la maison. Que puis-gdaien
méme temps, comment lacher prise ? Ecririez-vous quelque
chose pour lui dans une lettf? Je pense qu’il S’intésse a

la spiritualité, mais il a peur que son eet sa soeur lui disent
gu'il est fou, tout comme ils le pensent de moi. Je me
demande souvent ce que Dieu veut que je fasse.

Vous ne pouvez planifier de « lacher prise » ou le forcer a arriver
Il se produit chez celui qui a utilisé toutes ses énergies dans la
bonne direction pour découvrir la Vérité. Cela survient avec la
fin de I'ego, qui est le piége que I'on a soi-méme créé dans
I'espoir de piéger les autres. Une araignée déploie sa toile pour
prendre sa proie, mais, en fin de compte, elle se trouve prise
dedans. « Lacher prise » signifie « s'abandonner complétement ».
C’est la culmination de I'effort le plus sincere, le plus engageé et
le plus juste conduisant a la Réalisation et a la révélation totale.
Etant donné le conditionnement de votre fils, « lacher prise »
signifierait fuir votre devoir ; en fait, le probléme actuel est dii a
votre attitude de « lacher prise » vis-a-vis de votre fils lorsqu'’il
était enfantVous n’avez pas pris soin de lui comme l'aurait fait
une meére aimante et sage. La mére est le premier Guru de son
enfant.

Que pouvez-vous faire maintenant ? Etant une mére, vous
ne pouvez oublier ou ignorer votre fils, méme si vous essayez.
Vous devriez réfléchir a la maniére dont d’autres personnes
pourraient le déconditionnetl existe de nombreuses
organisations, privées ou gouvernementales, qui organisent des
camps et des sessions pour les jeunes devenus dépendants de
la drogueVous et votre mari devriez convaincre votre fils (avec
amour) de participer a de tels camps ou sessions. Donnez-lui de

379



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

plus en plus d'amour afin de gagner séecibn. Lamour gagne

la ou toutes les autres méthodes écholent ne lui avez pas
donné I'amour d’'une meére, c’est pourquoi il a pris la mauvaise
direction. Il a dG ressentir une sorte de vide et a pris le mauvais
chemin pour remplir ce vid®ous en étes responsable. Si, dans
son enfance, vous lui aviez donné abondamment votre amour
maternel, il ne se serait pas égaré. Il ne me connait pas. Ma lettre
peut n’avoir aucun effet sur lui. Mais, si vous le souhaitez, vous
pouvez me donner son adresse et je lui écrirai quelques mots.

Vénérez votre meéere et votre pére en les considérant
comme Dieu

Nos paents sont-ilsesponsables de nosoiemes ?

Jai remarqué gue la plupart des chercheurs occidentaux accusent
leurs parents de leurs propres fautes et problemes. Il est vrai que
les parents jouent un role fondamental dans I'élaboration de la
personnalité de leurs enfants, mais pourquoi devraient-ils porter
la responsabilité de vos faiblesses seuls ? S'ils sont responsables
de vos faiblesses, ils le sont également de ce qui est bon en vous.
En Inde, on enseigne que la mere est Dieus devriez non
seulement I'aimermais aussi la vénéréfout ce que vous
apprenez pendant votre enfance devient une partie de votre
personnalité. Dans I&&dasjl existe desnantrasqui signifient :

« Veénérez votre mere en la considérant comme Dieu. Vénérez
votre pere en le considérant comme Dieu. »\eekmsétaient
enseignés a tous, dés le plus jeune age.

380



Les aides générales

L’amour désintéressé

Beaucoup de mes amis me disent que je comdenp de
temps a sefir ma mee. Que me conseillez-vous ?

Méme si vous consacrez tout votre temps a la sendiis ne
pouvez égaler les services gu’elle vous a rendus pendant votre
enfance. La mére est le premier Guru. Elle est le premier Dieu
qui vous a éleveé lorsque vous n'étiez pas capable de prendre
soin de vous-méme. Si vous servez vos parents en les considérant
comme une manifestation de Dieu, cela devient une partie de
votre sadhanaPourquoi une mére aime-t-elle son enfant ?
L’amour d’'une mére pour son enfant est tout a fait désintéresse.
Dans le monde, il ne peut y avoir de meilleur exemple de ce
gu’est 'amour désintéresseé.

Pour changer les enfants, commencez par changer les
parents

En tant que thérapeute, je travaille avec des enfants. Durant
votre visite en France, qu'avez-vous pensé des enfants de
ce pays ?

Il existe un dicton disant : « Montrez-moi un enfant et je pourrai
vous dire ce que sont ses parents. » A leur naissance, les enfants
sont comme une ardoise vierge. Jusqu’a I'age de sept ans, ils
apprennent inconsciemment de leurs parents. Leur mental est trés
sensible et ouvert. Ills n’ont de préjugés contre aucune personne,
situation ou systéme social, politique ou religieux. lls ne savent

381



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

méme pas mentiMais, quand I'enfant grandit, il prend les
habitudes de ses parents et commence a parler comme eux. Si
vous voulez changer les enfants d’une société ou d’un pays, vous
devez d’abord changer leurs parents. Si ces derniers se
transforment, la nécessité de changer les enfants cessera
progressivement.

Vous étes ce que I'on vous a enseigné durant vetenfance

Pendant mon adolescence, j'étais en celenvers mes
parents mais maintenant je paens a essentir de I'amour
pour eux et je compnds que je dois leur étreconnaissant.

Votre amour n'est gu’intellectuel et n'est pas trés profondément
ancré dans votre coeMbus comprenez intellectuellement que

la colere et l'avidité ne sont pas bonnes, mais vous étes encore
submergé par elles et vous vous mettez encore en colére.
Pourquoi ‘Aujourd’hui, votre compréhension est intellectuelle et

ce que vous avez appris durant votre enfance est enraciné dans
votre cceurll en est ainsi parce que, durant votre enfance, on
ne vous a pas appris a aller dans la bonne direction ni éduqué
dans ce sen¥ous étes ce que I'on vous a enseigné pendant
votre enfance. Les impressions recues durant cette période sont
les plus profondes, parce que votre caeur est alors tres délicat, il
est semblable a une ardoise vierge.

Vous comprenez intellectuellement que I'attachement est la
cause de la souffrance, mais vous étes encore attaché. Pourquoi ?
Cela signifie que la compréhension intellectuelle ne suffit pas. Le
Seigneur Bouddha a dit : « De la téte, descendez dans votre
coaur. »Vous confondez I'attachement avec 'amour !

382



Les aides générales

Conseils a une meére

Mon fils de quatorze ans doit faiface a des pblemes
psychologiques. Comment puis-je l'aider ?

Les enfants apprennent essentiellement a partir de la vie que
menent leurs parents. Un petit enfant, dont le mental est vierge,
est tres sensible et ouveremfant enregistre ce qu'il voit faire

par ses parents, leur maniére de se comporter et de vivre. Ce
gue les parents lui apprennent a travers des paroles n’est pas
aussi important que ce gu'ils font et comment ils viveoire

fils a maintenant quatorze ans. Que pouvez-vous lui apprendre ?
Vous ne pouvez aujourd’hui que lui faire des suggestans
devez gagner son coeur par I'amour et alors vous pourrez faire
de lui ce que vous voule¥ous ne pouvez rien lui apprendre
aujourd’hui, c’est trop tard. Les parents devraient également faire
attention a ce que leurs enfants n’aient pas de mauvaises
fréquentations et devraient étre tres vigilants a ce que I'enfant ne
commence pas a prendre des drogues.

Conseils a un adolescent

Pendant quelques années, je ne pourrai pas venir a 'ashram.
S'’il vous plait, donnez-moi quelques conseilsapps de la
conduite a tenir

Vous devriez vous concentrer sur vos études. Pratiquez le
basketball comme hobbicoutez les conseils de vos parents.

Ce sont eux qui vous souhaitent le plus de bien. lls veulent que
vous grandissiez et deveniez une personne mare et intelligente.

383



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

Ayez une confiance totale en eux. Ne vous disputez pas avec
VOS Sceurs ou vos camarades de classe. Restez en compagnie
de garcons intelligents qui se consacrent a leurs études. Soyez
obéissant et respectueux vis-a-vis de vos parents et de vos
enseignants. Gardez-vous toujours éloigné des enfants gatés qui
prennent des drogues et qui n'ont aucun intérét pour leurs études.
Priez régulierement, chaque matin, pendant dix minutes.

Les facteurs qui influencent la personnalité

Poumuoi cetaines mauvaises tendancesvsennent-elles et
submegent-elles mon mental ?

La plupart des mauvaises tendances vous viennent de I'extérieur
de mauvaises relations, de suggestions néfastes qui, si vous les
suivez constamment, se transforment en mauvaises habitudes,
comme fumer et boirdlors, vous ne pouvez plus vous en
débarrasserméme si vous le souhaitez, et vous devenez
dépendant.

Je pensais que les tendances négatives venaient des racines
profondes du mental, ou de I'ego, ou de I'enfance, ou méme
des vies passées, mais non de I'extéri@ue voulez-vous

dire par « I'extérieur » ?

Chez 'homme, de nombreuses tendances sont dues a ses
relations avec des personnes ou des groupes a la moralité
douteuse. Par exemple, vous ne prenez I'habitude de fumer et
de boire que parce que vous passez du temps avec des
personnes qui fument et qui boivent. De telles tendances ne

384



Les aides générales

viennent pas de votre enfance. Les relations jouent un grand réle
dans le fagonnement de notre vie. Il ne fait aucun doute qu'il
existe des graines de bonnes ou de mauvaises tendances chez
les enfants, mais elles germent et grandissent uniquement
lorsqu’elles trouvent un terrain fertile. Un enfant des plus
innocents peut devenir un voleur s’il se retrouve en mauvaise
compagnie. C’est le devoir des parents de protéger leurs enfants
de la mauvaise compagnie, jusqu’a ce qu'ils soient suffisamment
mars pour discerner ce qui est juste de ce qui ne I'est pas.

L'éducation joue également un grand réle. Comment vous
étes eéduqué, ce que I'on vous enseigne, quelles sortes de valeurs
on vous apprend a acquérir dans la vie, tout cela se fait a I'école
et au college. Le type de systéme d'éducation est tres important.
Un enfant est comme une branche verte et fragile, vous pouvez
la courber dans toutes les directions. Mais lorsqu’elle devient tres
épaisse, dure et seche, vous ne pouvez plus le faire. Les enfants
sont tres sensibles et ont I'esprit ouvert. lls apprennent plus par
votre exemple que par ce que vous leur dites. De nos jours, les
enfants sont plus sages que leurs parents ou, si ce n’est plus
sages, ils ont I'esprit plus vif !

L’amitié

L'amitié peut permettre a des amis d’évolueensemble
J'aimerais savoir ce qu’est I'amitié.

Une véritable amitié ne peut s’établir que sur une base d’égalité.

Il sS'agit d’'une relation de compléte confiance et de loyauté entre
deux personnes.dmitié peut conduire a I'évolution de deux amis

385



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

lorsqu'ils s'aident mutuellementdttachement conduit a la peur

et a la souffrance. Mais on peut aussi apprendre a travers la
soufrance si I'on est vigilant et si I'on y réfléchitamitié est
toujours harmonieuse. S’il n’existe pas de compréhension
mutuelle et d’harmonie entre deux amis, 'amitié ne dure pas. C'est
dans le besoin que I'on reconnait le véritable arous
reconnaissez vos amis lorsque vous avez des problémes. Lorsque
votre vie est prospere et que vous allez bien, vous avez de
nombreux amis. Lorsque vous avez des difficultés, la plupart de
VOs soi-disant amis vous quittent.

L’age : une opportunité

Consacrez-vous totalement a votre progrés spirituel

Je quitte lashramaujourd’hui. Que devrais-je fag
maintenant ?

Vous étes a I'age de la retraite. Il est étrange qu’a votre age,

vous demandiez encore a faire quelque chose. Cela indique que
Vous n'avez pas bien utilisé votre temps lorsque vous étiez jeune

et aviez encore I'énergie pour bien faire.

Mon coeur se sent jeune mais mon corps ne suit pas.
Le Seigneur Jésus a dit : €kprit est fort, mais la chair est

faible. »Tous les sages ont la méme origine, aussi parlent-ils le
méme langage.

386



Les aides générales

Pouvez-vous &rplus clair concernant ce que vous venez
de die ?

Aujourd’hui, le temps est venu pour vous de vous consacrer
pleinement a votre élévation spirituelle. Ce n’est pas le moment
de commencer une activité professionnelle et de gagner votre vie.

«A quot bon verroutller [écurie lorsque les chevaux ont été dérobeés ?
Tu te réveilles seulement aprés avoir été volé. A présent, a quoi ce
réveil te sert-il ? Tu as joui du monde. Tu es devenu vieux et
infirme, ton corps est tout ridé et, maintenant, tu dis que le monde
est 1rréel et que tu voudrais trouver Dieu. A quot bon ce
revirement? »

— Joyaux spirituels

Le sannyasa

Lorsqu’une personne est préte a prendre le sannyasa, son
désir de le faire est irrésistible

Devrais-je me marier ouester célibataie et devenir un
sannyas?

En 1962, lorsque ce corps demeurait a Sapta Sasawdes
rives du Gange, un homme venant d’Amritsar vint me Navait

une famille : une épouse et un enfant. Son fils avait repris I'affaire
de son pére et tenait un grand magasimrhme me dit : « Je
veux prendre lsannyasal’en ai assez de la vie de famille, jen

387



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

suis fatigué et je veux maintenant me consacrer exclusivement a
la sadhana» Je lui demandai s'il avait consulté son épouse et
son fils a ce sujet. Il me répondit par la négative. Il continua a
venir me voir pendant plus de dix jours, puis il envoya un
télégramme a son épous@mritsar pour l'inviter a venir a
Haridwar

Quelques jours plus tard, ils vinrent me voir ensemble, lui
et son épouse. Je dis a I'épouse : « Govardhandass (c’était le
nom de 'lhomme), votre mari, veut prendred@nyasalvez-
vous des objections ? Elle répliqua : « Pas du tout ! Il peut prendre
le sannyasaujourd’hui méme. Je n'ai aucune objection a cela.
Mais demandez-lui d’abord pourquoi il veut prendre le
sannyasal.ui ai-je déja créé des obstacles dansasthana?
Nous n’avons qu’un fils et il est installé. Mon mari ne va au
magasin qu’'une heure par jolgrsoir Tout le reste de la journée,
il est libre. Il peut passer la journée entiére et la nuit a faire sa
sadhanas’il le souhaite. Nous n’avons pas de petits-enfants qui
feraient du bruit dans la maison. Je le servirai dasadizana.
Je lui préparerai ses repas, laverai ses vétements et I'aiderai de
toutes les maniéres possibles darsmdhanaS'il veut observer
le brahmacharyanous prendrons tous les deux ce vaeu en votre
présence sur le bord du Gange et, a partir d’aujourd’hui, nous
vivrons comme mere et fils. Demandez-lui ce qui lui crée un
probléme pour faire ssadhanaa la maison. »’homme était
tranquillement assis et acquiescait, comme s'il confirmait que rien
ne s'opposait a ce qu'il fasseslhanachez lui. Finalement,
ils resterent a Haridwar pendant un mois. lls venaient chaque jour
pour lesatsang,puis rentrerent dAmritsar ou ils vécurent
paisiblement, se consacrant a lsanlhana.

Lorsque quelgu’un me demande mon avis pour la prise du
sannyasaje dis toujours a cette personne de ne pas le prendre.

388



Les aides générales

Savez-vous pourquoi ? Lorsqu’une personne est vraiment préte
pour lesannyasaelle ne demande conseil a personne. Elle
s’enfuit simplement de sa maison et ne revient jamais, et si
guelgu’un I'exhorte a ne pas prendredanyaseglle ne I'écoute

pas. Elle ne peut vivre sans devenisannyasicar son désir
estirrésistible. Il est trop impérieux pour demander un quelconque
avis. Bouddha s’enfuit de son palais. Swami Rath s’enfuit

aussi de sa maisofous deux étaient mariés et péres de famille.
S'ils I'ont fait, qu’est-ce qui pourrait en empécher un célibataire
consumeé par le détachement intérieur ?

Les qualités d’'un sannyasi

J'ai appris que, dans la tradition indienne, il existe qeatr
stades dans la vie d'un homme : la période consacrée aux
études, puis a la vie de famille et au travail, ensuite la
transmission des biens et de la connaissanegafte par
rapport au monde) et lsannyasdrenoncement au monde).
Est-il possible de passer dugmnier stade au quatrieme sans
passer par les deux aes ?

Oui, certainement. Ces quatre stades étaient observes par la
société en tant que régle sociale générale, mais on pouvait passer
directement du premier stade au quatrieme. Shankaracharya en
fut un exemple et de tres nombreux saints et sages firent de
méme. Si l'on est consumé par le détachement des le jeune age,
on n’est pas obligé de passer par le deuxiéme et le troisieme
stades. Mais cette regle dadhram dharma’est plus suivie
aupurd’hui par tous les hindous.

389



Chapitre 7 Les aides sue chemin spirituel

Dans les temps anciens, les regles étaient tres strictes.
Aucun sannyasin’était autorisé a se marier ou a avoir des
relations conjugales. Si sannyasse mariait, il était mis au ban
de la société. De nos jours, n'importe qui peut prendre le
sannyasat n'importe quesannyaspeut renoncer a ses vaeux
et se marierCe n’est pas une faute légale, mais, méme
aujourd’hui, si ursannyasse marie, il encourt le mépris de la
société. Il existe un autre type sinnyasappelé «annyasa
périodique »On le trouve surtout dans I'école bouddhiste
HinayanaenThailande, au Sri Lanka et "igtnam.

Qu’en est-il d"Yan Amar qui s’est marié et aecu la obe
desannyasen méme temps ?

YvanAmar m’'a demandé la permission de se marier avant de le
faire. Sile Guru permet au disciple de se macen’est pas
une faute. Le Guru de Nivrittinatha demanda a ce dernier de
rentrer chez lui et de vivre avec sa femme bien qu'il ait pris le
sannyasalnaneshvara, le grand saint auteur d’'un commentaire
sur laGita, naquit de Nivrittinatha apres que celui-ci fut retourné
chez lui et eut abandonnésknnyasa la demande de son Guru.

Quelles sont les caractéristiques intériesifondamentales
propres a ursannyast

Le détachement, 'absence de dasire brilante aspiration a
découvrir la Vérité, un engagement total a trouver cette Veérité,
le contrble et la maitrise de soi sont les qualités de base du
sannyasiUnsannyasin’a aucun attachement, aucune haine et
aucune attraction. Il possede I'équanimité, la paix, la compassion
et toutes les vertus cardinales. $&mnyasest généralement

390



Les aides générales

appeléwamj ce qui, littéralement, signifie « maitre », maitre de
son mental et de ses sens.

Les états intérieurs du vrai sannyasi

Un vraisannyaspeut connaitre deux états intérieurs :
1. llressent les affres de la séparation avec Dieu.
2. llressent I'union avec Dieu.

A quoi reconnait-on un moine ?

AbbaAbraham, un moine ayant atteint la sagesse, demanda a
un chercheur spirituel : « Quelles sont les qualifications d’un
moine ? » Le chercheur répondit : « Le moine devrait étre dans
un tel contentement que, s'il regoit de la nourriture sans I'avoir
demandée, il devrait I'accepter et la mang#m’en obtient pas,

il ne devrait pas en étre troublé et rester heuredsbba
Abraham rit et dit : « C’est ce que fait un chien ! » Le chercheur
fut surpris et demanda : « Pére, dites-moi alors, s'il vous plait, a
quoi on reconnait le moine AbbaAbraham répondit : « Un
moine est celui qui, lorsgu’il obtient de la nourriture qu’il n’'a pas
demandée, ne la mange pas tout seul mais la partage avec ceux
qui ont faim comme lui. »

391






Chapitre huit

Questions métaphysiques

« L obpectif de la réflexion métaphysique est de rechercher par une
démarche intellectuelle la nature fondamentale du monde et de Dieu.
Cette investigation est nécessatrement plus théorigue que pratigue,
putsqu elle doit prendre en compte ce qui demeure derriére les formes
apparentes et au-deld des serns.

Quelle est la nature de ce monde et quelles sont ses lots ? Qu est-
ce que la matiére, la vie et le mental, et comment sont-ils reliés les
uns aux autres ? Existe-t-il quelgue chose comme [dme ou ["Esprit ?
Qu est-ce que Dieu ? Quelle est la relation entre [homme et Diew, et
entre Dieu et le monde ? D ou vient cette vie et ou va-t-elle ? Ce
monde_fonctionne-t-if d'une mantére mécanigue ? Est-il mi par les
lois aveugles d"une nature insensible ? Les événements de ce monde
sont-ils dus au hasard ou existe-t-il une intelligence cachée ceuvrant
derriére le voile des formes ? Tous ces questionnements entrent dans
le domarine de la réflexion métaphysigue. »

— £ Art de la Réalisation



es



Questions meétaphysiques
La théorie du karma et de la destinée

La cause de la souffrance

Comment appndre de la souffrance ? Devons-nous
compende la signification de no&r souffrance ?

La souffrance est présente dans le monde, mais chacun souffre
a sa maniere.ibtensité de la sofrance et sa quantité féifent

selon chacun. Si nous considérons la souffrance comme un effet,
il en résulte qu’elle doit avoir une cause, car a chaque effet
correspond une cause. Celui qui souffre doit réfléchir et s’efforcer
de découvrir la cause de sa souffrance. Si nous ne pouvons pas
retrouver la trace de cette cause dans cette vie méme, nous
sommes obligés d’admettre par déduction que la cause doit étre
cachée dans les vies antérieures du sujet qui souffre. C’est
pourquoi le mot utilisé pour la destinéeprarabdha,qui signifie
littéralement « ce qui vient du passé ».

Comment pouvez-vous apprendre de la souffrance ? Si
vous en venez a comprendre directement qu’une certaine action
est la cause de votre souffrance, vous devriez étre vigilant et faire
de votre mieux pour ne pas commettre a nouveau cette méme

395



Chapitre 8 Questions métaphysiques

action. Sivous ne pouvez en percevoir directement la cause, vous
devriez tenir pour certain que cette souffrance est le résultat de
votre karmapassé, que vous ne pouvez perce\Rersonne
d’autre n’en est responsableus étes seul responsable de votre
souffrance et ne devriez donc avoir de rancune envers qui que
ce soit. Cela rendra votre caeur plus léger

Personne ne veut sdrf. Si vous sodfez, vous pouvez
ressentir davantage de compassion vis-a-vis de ceux qui souffrent
egalemendous devez réfléchir continuellement a vos actions, a
VOs expériences et aux conditions et défis auxquels vous étes
confrontés dans votre viélors seulement, vous pourrez en tirer
des lecons.

La loi de cause a effet

J’aimerais connaite vote sentiment a @pos de la
souffrance et de la douleur que certaines personnes infligent
volontairerment a d’autes (telles que la taure ou la
purification ethnique) et ce que vous pensez du mutisme de
la société, téemoin de telles atités. Je vousemecie pour
votre réponse sur un sujet qui me tient a coeur

Personne ne veut souffrir et, cependant, tout le monde souffre
plus ou moinsTout le monde veut étre heureux mais, dans ce
monde, tres peu le sont. Cela montre qu'il existe une loi ceuvrant
dans ce monde et qu’une personne qui ne suit pas cette loi ne
peut échapper a la souffrance ou étre heureuse, méme si elle le
souhaite.

Cette loi est la loi de cause a effet, la lokdtmacomme
on I'appelle dans I'hindouisme. Cette loi dit que, si 'on séme

396



La théorie du karma et de la destinée

des grains de blé, on récoltera immanquablement des grains de
blé ; si'on seme des grains de riz, la récolte sera en conséquence.
Il ne peut y avoir d’exception. Il est impossible de semer des
grains de blé et de récolter du riz. Ceux qui infligent de la
souffrance aux autres récolteront de la souffrance au centuple et
ceux qui donnent du bonheur aux autres en recevront au centuple.
Ni la clameur de la foule ni le silence des hommes ne peuvent
changer cette loi.

Il est possible que nous prenions des grains de riz pour
des grains de blé et semions ces graines en espérant récolter du
blé. Lorsque nous ne récoltons pas de blé, nous disons : « C’est
injuste, il y a une erreur’avais semé des grains de blé, pourquoi
est-ce que je récolte du riz ? » La nature ne peut faire d’erreur
C’est nous qui semons des grains de riz en les prenant pour des
grains de blé, et c’est pourquoi nous récoltons du riz. A partir
d’'une graine, vous obtenez une plante et, a partir de cette derniere,
vous pouvez obtenir de nombreuses graines identiques et de la
méme qualité.

La loi du karma est une loi divine mise en ceuvre par Dieu

La loi dukarmaest a I'ceuva dans not vie. Je suis d’accdr
lorsque vous dites qu’elle a été établie par Dieu, chaque
cause engendrant un effet, mais je ne peux cenu®e
comment l&armaest mis en cewipar Dieu.

Le karmaest-il pourvu de conscience ? S’il ne I'est pas, il ne
peut savoir ce qui est bon ou mauvais et il ne peut.juger
Comment, dés lors, pourrait-il rendre justice ? C’est Dieu qui
vous donne le fruit de votk@rma En lui-méme, l&karmane

397



Chapitre 8 Questions métaphysiques

peut rendre aucune justice et celui qui agit ne peut pas non plus
appliquer la loi dikkarma.Un voleur ne voudrait jamais se punir
lui-méme de son méfait et le fait qu’il vole ne le punit pas non
plus. C’est le juge qui donne sa sentence au voleur

Mais nous ne pouvons parler de Dieu comme d’un juge.

Pourquoi pas ? Dieu met en ceuvre la loi. Celle-ci peut étre
comparée a une constitution. Il doit y avoir quelgu’un qui établit
la constitution et une autorité supréme pour faire observer cette
loi. Sinon, qui respectera la loi ?

La loi devrait pour le moins engeratrdu lespect pour la
loi elle-méme.

Si tout le monde respectait la loi, la paix régnerait dans le monde.
La loi dukarmaest une loi divine, mais le Divin est au-dessus
de cette loi. S'il était permis a un voleur de prononcer un jugement,
Croyez-vous que son jugement serait correct ?

Habituellement, nous vivons dans une totale ignorance de
ce qu’est cette loi.

L'ignorance de cette loi ne doit pas étre une excuse. Si un voleur
dit : « J'ai volé votre bien parce que je ne savais pas que I'on
punissait le vol », le juge ne I'acceptera pas. Le juge prononce
son jugement en fonction de la loi.

Le motkarmadésigne une activité faite intentionnellement
par quelqu’un. Lé&armaest bon ou mauvais selon l'intention
de la personne qui agit. On peut distinguer quatre sortes de
karmas: karma, vikarma, akarma&t sahaja karma La
personne qui agit n’a aucun pouvoir sur le jugement. Elle est
obligée de récolter le fruit de searmaselon I'ordonnance

398



La théorie du karma et de la destinée

divine. La réaction est-elle intentionnelle ou pas ? Supposez que
guelqu’'un vous réprimande, que cela vous mette en colere et que
vous réagissiez en giflant cette personnaurez-vous fait
intentionnellement ou non ? Est-ce vous qui avez bougeé votre main
pour la gifler ou est-ce quelgu’un d’autre qui a déplacé votre
main ?

Qui suis-je pour de si c’est moi qui bouge ou si c’est
guelqu’un d’'aute ?

Dans votre état actuel, vous étes le mental ou, pour le dire plus
justement, vous étes I'esclave de votre mental. Ne jouez-vous
aucun role dans votre croissance ? Ne jouez-vous aucun role
dans votre évolution ou dans votre dégénérescevimesiuez

un homme\Vous étes pris et, selon la loi, amené devant la justice.
Vous afirmez que vous n'avez rien fait, que vous avez juste réagi
et tué la personne. Le juge ne vous disculpera pas de
'accusationVous conduisez un scogteous causez un accident

et vous blessez un passant. N'en étes-vous pas responsable ?
Est-ce Dieu qui vous incite a vous mettre en coléere et a tuer une
personne ? Sivous faites quelque chose qui va a I'encontre de
la loi, pourquoi ne devriez-vous pas vous sentir coupable ? Iy
a des lois sociales, morales, éthiques et, au-dela, il y a la loi divine.
Votre société elle-méme ne vous permet pas d’agir a I'encontre
de la loi sociale.

Il existe une loi cachée oceuvrant dans I'univers

Si nous sommes nés a untaar endpit, est-ce di au seul
hasad ?

399



Chapitre 8 Questions métaphysiques

Rien n’arrive par hasard dans le monde de Diaonhme peut
ne pas étre a méme de comprendre la cause de multiples choses
et événements, mais rien n'arrive par hasard. Il existe une loi
cachée ceuvrant dans cet univers et tout ce qui arrive est soumis
a cette loi.

La vie humaine se compose a la fois de I'effort personnel
et de la destinée, qui la régentent tous deux ; le troisieme pouvoir
fondamental est la volonté de Dieu, qui travaille de maniéere
cachée.

Karma individuel et collectif
Comment I&karmacollectif fonctionne-t-il ?

Il'y a lekarmade l'individu et, aussi, celui de la société et de la
communauté. Lorsgue vous faites partie d'une communauté, le
karmade cette communauté vous affecte. Si vous devenez
ministre, les membres de votre famille en bénéficieront. Si vous
devenez un voleples membres de votre famille n’en seront-ils
pas affectés ? Uaarmades parents a un effet sur celui de leurs
enfants et réciproquement. Une société ou une communauté n'est
gue l'extension d'une famille.

Un dévot voyageait avec Guru Nanak. Il posa la méme
guestion a Guru Nanak : « Pourquoi un homme souffre-t-il & cause
dukarmades autres ? » Guru Nanak lui répondit : « Demain,
tu auras la réponse. » Lorsque le dévot s’endormit, Guru Nanak
prit quelques grains de sucre et les mit sur le corps du dévot.
De nombreuses fourmis escaladéerent alors son corps pour
prendre le sucre. Une fourmi mordit le dévot, qui frappa a
I'endroit ou il avait été mordu, tuant ainsi de nombreuses fourmis.
Le jour suivant, Guru Nanak demanda au dévot : « Une seule

400



La théorie du karma et de la destinée

fourmi t'a mordu. Pourquoi en as-tu tué un si grand nombre ?
Quel mal t'avaient fait les autres fourmis ? »

Vous ne pouvez échapper a la loi, mais vous pouvez la
dépasselSi vous pouviez dépasser la conscience du corps et
réaliser I'Esprit, qui est au-dela de toute limitation et de toute
loi, vous pourriez outrepasser la loi klerma Lorsque vous
réalisez votre Nature essentielle, aucune situation, favorable ou
défavorable, ne peut vougeaditer Vous transcendez toutes les
paires d’opposeés telles que douleur et plaisaud et froid, haut
et bas, péché et vertu, perte et gain. Il existe donc une solution.

Les différentes sortes dekarma

S’il vous plait, pouvez-vous nous expliquer les difftas
sortes d&karmaet comment ils fonctionnent ?

Prarabdha karmaest semblable a une fleche qui a été décochée.
Vous n'avez plus aucun contrdle sur &fteus ne pouvez la faire
revenir sur l'arc.

Sanchita karma&st semblable a une fleche qui est encore
sur I'arc, mais l'arc est tendWous avez déja développé une
force, mais elle n'a pas encore été libévdels pouvez retirer
cette force.

Vartaman karmaest semblable a la fleche que vous tenez
encore dans votre main ; elle n'a pas encore été placée sur l'arc
et n’a pas été tiré®ous étes en train de semer la graine ; c’est
votrekarmaprésent. Comme il ne donne pas immeédiatement
de résultat ou de fruit, comme cela prend un certain temps pour
gu'il porte ses fruits, il est appedgami karmag’est-a-dire le
karmadont on récolte les fruits dans le futur

401



Chapitre 8 Questions métaphysiques

Prarabdha karmaet purushartha

Pouvez-vous nous donner la signification exacte de ces deux
mots :prarabdhatpurusharth&

Prarabdhaest le nom donné alkarmasgui ont déja commencé

a porter leurs fruitfPurusharthaest ce qui crée un nouveau
karma Cela revient a planter une graine. La graine met du temps
a devenir une plante et a porter ensuite des fruits, mais ce temps
peut étre réduit en fonction de la maniere de planter la graine et
de la nourrirll n’est pas aisé de faire une corrélation entre le
prarabdhaet lekarmaeffectué dans le passe, car le mental
pensant ne peut percevoir les vies antérieures. Le mental pensant
est une couche trés superficielle du mental, il n’est pas tres
puissant. Mais si nous pouvions pénétrer profondément dans
notre subconscient, nous pourrions découvrir la cause de notre
situation présente et faire le lien entre le fruit et la graine, entre
I'effet et la cause. Quoi qu'il en soit, la loi de cause a effet agit,
gue I'on découvre ou non le lien entre 'effet et la cause.

Devrions-nous abandonnpurusharth&

Pourquoi devrions-nous abandonngurushartha?
L’abandonner n'est, de toute facon, pas si facile. Pouvez-vous
vous arréter de faire unfeft ?Aucune personne fataliste ne se
comporte, en pratique, comme si elle était totalement fataliste.
Vous pouvez croire qyararabdhaest un concept, mais, en
pratiqgue, vous agissez toujours comme Si Vous croyiez en
purushartha Pourquoi n’avez-vous pas cessé de faire des
efforts si vous croyez danspearabdhade facon absolue ? II
existe un élément de liberté dans ’'homme qui impregne en

402



La théorie du karma et de la destinée

permanence son mental et qui ne lui permet jamais de devenir
completement déterministe ou fataligtesi, vous ne pouvez
mettre totalement en pratique la théorigochrabdha En fait,
prarabdhaetpurusharthacoexistent continuellement, comme
les deux faces d’une pieééeai niveau du mental, vous ne pouvez
concevoir le déterminisme sans la liberté, et réciproquement.
Lorsque l'effort personnel atteint son plus haut point, il se
transforme en abandon de soi.

Comment diff@ancierprarabdhalepurusharth&

Prarabdhane tombe pas du ciel. Il se construit par I'effort
personnelgurushartha. Il existe certaingarmasprésents qui
sont si puissants qu’ils portent leurs fruits dans cette vie méme,
c’est-a-dire qu'ils se transforment grarabdha.

Je sens que je devrais pratiquer a la fois la méditation et
I'effort personnel.

L'effort personnel peut étre complété par la priere. Grace a celle-
ci, on peut se connecter au pouvoir divin et rendre I'effort
personnel plus efficace et plus puissant. Le Divin n’est pas
agressif, Il n’est pas violent. Si vous permettez au Divin de
travailler en vous, Il est toujours prét a vous ramener a la source,
a Lui-méme. La méditation vous aide seulement a étre ouvert et
réceptif a la grace divine. ldarshanan’est possible que si le
mental est a la fois silencieux et vigilant.

Comment se libérer dukarma

Comment peut-on se lim¥rdukarma? Celui qui agit est-il

403



Chapitre 8 Questions métaphysiques

différent de celui qui contemple ou lui est-il opposé ?

On ne se libére pas #armade maniere soudaine. On doit s’y
exercer progressivement. Il existe différents stades :
1. Agissez de fagon juste, en exercant votre discernement
a la lumiére des critéres établis par les saintes écritures
ou recommandés par les sages, sans vous soucier du
résultat de vos actions.
2. Agissez de facon juste, en utilisant toute votre énergie et
en demeurant vigilant, et offrez les résultats au Divin.

Si vous suivez ces deux étapes sincerement et de maniére
systématique, progressivement, émergera en vous la
compréhension (non seulement intellectuelle mais trés profonde,
incluant toutes les parties de votre personnalité) que vous n'étes
pas celui qui agit. Une fois que vous avez atteint cet état de
conscience dans lequel vous réalisez que vous n’étes pas celui
qui agit, vos actions deviennent totalement dépourvues d’ego,
spontanées et sans motivation. De telles actions ne vous lient pas,
c’est le Divin qui agit a travers vous, vous étes complétement
libre vis-a-vis de I'action.

J'ai besoin d’agent pour créer mon pchain pogramme de
danse. Si je ne gagne pas djant avec ce nouveau
programme, je ne potai continuer mon activité. Comment
est-il possible de ne pas penser au résultat de mes actions
dans une telle situatio®

Sivous pensez continuellement au résultat, vous ne serez pas
capable de consacrer toute votre énergie a I'action. Si vous
agissez, le résultat viendra inéluctablem&git. sans penser au
résultat ne signifie pas que vous ne planifiez pas, cela signifie que

404



La théorie du karma et de la destinée

Vous mettez toute votre énergie et votre attention dans I'action.
Non seulement il est inutile de continuer a penser au résultat, mais
cela diminue votre capacité d'action.

Ce que vous avez acquis dans cette vie n'est pas perdu
Gardons-nous le crédit de nos bd@smas?

Ce que vous avez acquis dans cette vie ne sera jamais détruit.
Un homme peut prendre temporairement une naissance inférieure
afin d’épuiser son mauvasirma,mais ce qui est acquis n’est

pas perdu. Lorsqu’il prend a nouveau une naissance humaine, il
reprend son évolution la ou il en était & la fin de sa derniere
naissance humaine. Il n’est pas nécessaire qu’aprés la mort
chague homme doive traverser des millions de naissances dans
différentes espéces avant de reprendre une forme humaine !

La théorie de la réincarnation
Pouvons-nous conna@mos vies antérieas ?

Vie antérieure ou réincarnation ne sont pas des condepts.
pouvez voir vos vies passées si vous le souhaitez. Il existe des
méthodes et des techniques grace auxquelles vous pouvez scruter
le passé et voir vos vies antérieures. La théorie de la réincarnation
est des plus logiques ; elle est méme scientifique. Elle peut étre
prouvée par la logiqu&¥ous ne pouvez expliquer la diversité de

ce monde qu’a travers la loi Barmaqui, dans un sens restreint,

est b loi de cause a effet.

405



Chapitre 8 Questions métaphysiques

Un enfant ne crée aucun bon ou maukarma.L’enfant
ne sait méme pas ce qui est bon et mauvais. Pourquoi un enfant
devrait-il souffrir s’il n’a accompli dans cette vie aucune action
pouvant étre la cause de sa souffrance ? Il ne peut y avoir d’effet
sans cause. Si vous ne trouvez pas la cause d’'un effet durant cette
vie, vous étes obligé d’accepter I'existence de vies antérieures.

Y a-t-il des peuves de la théorie de la réincarnation ?

Annie Besaritavait une fille qui souffrit énormément durant son
enfanceAnnie Besant étudia I'hindouisme et le bouddhisme de
maniere approfondie et fut convaincue par la théorie de la
réincarnationToutes les religions originaires de I'lnde croient en
cette théorie. On peut citer des cas d’enfants qui se souvenaient
de leurs vies passeées, de leurs parents et de leurs maisons durant
ces vies. On les a amenés en ces lieux et ils ont reconnu chaque
personne. De nombreux cas ont existé et existent encore. On a
publié des livres décrivant ce type d’événements. Des gens du
monde entier sont venus voir ces enfants qui parlent de leurs vies
antérieures. Les enfants de mémes parents, élevés dans le méme
environnement, mangeant la méme nourriture, recevant la méme
éducation possedent des tendances et des penchants différents.
Comment expliquer ces différences, a moins de croire que
chacun d’entre eux a apporté avec lui, dans son mental, quelque
chose de spécifigue

1 Annie Besant (1847-1933) fut une remarquable théosophe anglaise. Elle
défendit les droits de la femme. Ecrivain, elle soutint 'indépendance de

I'lrlande et de I'Inde. Elle vécut en Inde pendant de nombreuses années.
Elle fut présidente de la Société théosophique et la premiére femme
présidente du Congres national indien.

406



La théorie du karma et de la destinée

Une personne peut naitre dans une famille pour de
nombreuses raisons

Comment se fait-il que je sois né dans une familéguelle
je ne me sens pas appartenir ?

Une personne peut naitre dans une famille pour un grand nombre
de raisons dont les deux principales sont : pour épuiser quelques
karmagpasseés et pour apprendre. Il n’est pas systématique que
nous prenions naissance dans une famille pour vivre une vie
harmonieuse avec ses différents membres. Il existe de nombreuses
histoires selon lesquelles un homme est né dans une famille pour
se venger de ses parents et, une fois sa revanche accomplie, il
est mort.

Du point de vue de la Conscience intemporelle, learma
et la renaissance n’existent pas

Dans le christianisme, on neair pas aukarmaet aux vies
successives. Comment cette diéfére peut-elle é¢r
expliguée sans tomber dans &et de I'une ou l'aue de
ces théories ?

Que puis-je dire si les chrétiens ne croient pas dans la théorie
dukarmaet de la renaissance de 'ame ? Je peux seulement dire
gu’il est raisonnable d'y croire. Le but desidhanaest de sortir

du cercle vicieux dikarmaet de la renaissance, pas de le
prouver Du point de vue de la Conscience intemporkdiana

et renaissance n'existent pas. lIs n’existent qu’en relation avec
le monde phénoménal, donc les deux théories sont justes !

407



Chapitre 8 Questions métaphysiques

La théorie dukarmaest la théorie de cause a effet.
Comment expliquez-vous I'enfer et le paradis si vous ne croyez
pas dans la théorie diarma? Vous ne pouvez pas dire que
c’est la volonté de Dieu que I'un aille en enfer et que l'autre aille
au paradis.

Lorsgu’on expérimente I'effet d’'un mauvaiarma ne
devrait-on pas l'accepter et le gmde pour la volonté de
Dieu ?

Jamais de la vie\ous pouvez vous abandonner a Dieu et Lui
demander pardon pour votre maudasmapasseé, mais vous

ne pouvez continuer a générer du maukaismaet dire que

vous le faites parce que vous vous étes abandonné a Dieu.
Pouvez-vous voler a la lumiére du jour ou pouvez-vous voler ou
tromper autrui lorsque vous étes conscient de ce que vous faites
ou lorsque vous vous étes abandonné a Dieu ?

Ce que je veux direst que nous ne devrions pas nous
plaindre de note malchance.

Si vous tuez une personne et dites : « C’était ma destinée ou la
volonté de Dieu de le faire », et que la justice vous envoie en
prison et vous condamne a la peine de mort en disant :
« Considérez cette punition comme votre destinée et comme la
volonté de Dieu », l'accepterez-vous joyeusement ? Si vous
pouvez accepter joyeusement d’étre exécuteé, alors vous étes
autorisé a tuer les autres joyeusement aussi ! S'il vous plait, ne
soyez pas partial en acceptant la volonté de Dieu lorsqu’elle
arrange vos intéréts.

408



La théorie du karma et de la destinée

Comment entrer en contact avec les vies passées

\Vous m’avez dit, a ppos de ma question sur les naissances
successives : « Payuwoi ne entrez-vous pas pfondément
en vous pour les découvrir par vous-méme ? » Est-il
réellement possible de pmvoir clairment nos vies
passées ?

Conservez dans votre mental le désir de voir vos vies antérieures
et ensuite méditez. Lorsque votre mental conscient s’arréte de
penserle subconscient ouvre ses portes et remonte a la surface.
Le subconscient possede de trées nombreux niveaux. Plus vous
entrerez profondément dans votre subconscient, plus vous
experimenterez des souvenirs remontant a de nombreuses vies
passées. Pour y parverirvous faut conserver le désir de
connaitre vos vies passées et arréter le fonctionnement de votre
mental conscient.

L’homme est relativement libre

Dans quelle mesar’homme est-il lié par son destin et dans
qguelle meswe est-il libe ?

Le déterminisme et la liberté font tous deux partie de la vie de
chaque étre humain. Leur pourcentage varie d’'une personne a
une autre. C’est cette variation qui fait la différence entre les
personnegvec I'évolution progressive de 'ame, le pourcentage
de déterminisme tend a diminuer tandis que I'élément de liberté
tend a croitre. Lorsqu’on est totalement libre, on réalise que le
pourcentage de déterminisme estetujue la part de liberté
atteint linfini.

409



Chapitre 8 Questions métaphysiques

La part de liberté ne peut jamais étre nulle. Méme dans
un atome, les scientifiques sont arrivés a la conclusion qu'il existe
un élément de liberté, que le fonctionnement d’'un atome n’est
pas totalement prédéterminhdmme est relativement libre, il
I'est davantage que les animaux, les végeétaux et les minéraux.
Lorsque vous demandez : « Suis-je libre ? », a quel « je » vous
référez-vous ? Considérez-vous votre corps physique comme
étant ce « je » ? ou votre mental ? Que mettez-vous derriere ce
« je » ? Sivous vous considérez comme le corps physique, vous
ne pouvez jamais étre libre. Le corps ne peut jamais étre libre,
puisqu’il est gouverné par des lois physiques. Si vous vous
considérez comme étant le mental, vous étes plus libre, car le
mental est plus modulable que le cofp®c votre mental, vous
pouvez vous retrouver en un instant en France, alors que ce n'est
pas le cas avec votre corps. Cependant, le mental possede ses
propres limitationsVous ne pouvez pas réaliser la véritable
Liberté tant que vous étes identifié a votre mental. La véritable
Liberté vient a vous par la Réalisation de I'Esprit, qui est libre.

J'aimerais mieux compndee les concepts de « celui qui
agit », de la liberté et de la destinée.

Etes-vous libre de fumer ou non ? Ou est-ce déja prédéterminé ?

Cela fait patie de ma réflexion. Sommes-nous dibrde
décider de fumer ou non ?

Etes-vous un robot ? La liberté de 'homme est relative. Il n’est

pas absolument libre, mais cela ne signifie pas que sa vie est
totalement prédéterminée. Sa liberté est limitée mais, avec I'effort

410



Les chakras

juste et I'aide du Divin, le champ de sa liberté augmantfur
et a mesure qu'il évolue.

Pourquoi Dieu permet-Il que Sa création puisse péghasse
L'oublier ?

Dieu vous a donné la liberté de choiSr vous prenez de
mauvaises décisions et n'utilisez pas a bon escient votre faculté
de discrimination, vous souffrez. Dieu n’a pas créé la souffrance
dans ce monde. Il vous envoie la souffrance lorsque vous ne
coopérez pas avec la loi divie@ut comme une mere chatie
son enfant par amour ou un médecin opere pour enlever de votre
corps une tumeur maligne, Dieu vous envoie parfois de la
souffrance, pour que vous puissiez étre purifié et vivre une vie
longue et heureuse.

Les chakras

Pour sortir d’'un chakra, vous devez aller en son centre

Pouvez-vous me donner plus de détailsogpps deshakras
et de leur fonctionnement ?

Chakrasignifie « roue » ou « cercle ». Si vous vous déplacez
sur un cercle, vous n'arrivez nulle pafous avez le sentiment
d’avancer mais, a la fin, vous atteignez I'endroit d’ou vous étes
parti.Vous avancez, encore et encore, mais vous n’'arrivez nulle
part. Pour dépasser ahakra,vous devez aller en son centre.

Si, dans une riviére, vous étes pris dans un tourbillon, vous devez

411



Chapitre 8 Questions métaphysiques

vous diriger vers son centre ; alors il vous attire vers le bas et
vous rejette de son champ de force.

Une fois, en traversant le Gange a la nage, je fus pris dans
un tourbillon. Comme on m’avait expliqué comment en sg@tir
savais ce gu'il fallait faire. J'utilisai cette méthode, en sortis et
fus sauvéVous ne pouvez vous dégager en nageant vers
I'extérieur, car le tourbillon vous contraint a vous mouvoir en
cercle, il ne vous permet pas d’en soktitnique moyen est de
ne pas vous fefrcer de vous échappenais d’aller en son centre
et de descendre.

L’énergie prend la forme d’'un chakra a certains endroits
du corps

J'aimerais en savoir plus sur lezhakraset les cengs
d’énegie.

Le sens littéral du mehakraest « piege ».'€negie est piégée
a cet endroitAvez-vous déja vu un tourbillon dans une riviére ?
Vous pouvez remarguer que le flux de I'eau tournoie a grande
vitesse. Un champ de force est créé autour de ce tourbillon.
Pareillement, autour de chaqeleakra,il existe un champ de
force. Lame individuelle est aussi un centre ctiakra.L'Esprit
piégé dans le mental est appelé « ame ».

L’énemgie prend la forme d’'uchakraa certains endroits
du corpsAu lieu de se déplacer en ligne droite, elle prend la
forme d’'une roue et se déplace ainsi en cercle. Mais seule une
partie de I'énergie se déplace en cercle, tout comme I'eau de la
riviere ne se transforme pas totalement en tourbillon, seule une
partie est ainsi transformée. Lorsqu’elle prend la forme d’un

412



Les chakras

chakra,l’énergie se particularise et adopte un champ de force
particulier Au niveau du nombril, elle devient la force vitale ; au
niveau du cceurelle devient la force des émotions et des
sentiments ; au niveau dajha chakraelle devient I'énergie

de la compréhension. Ce derribakraest connecté au cerveau

et, chez 'homme, c’est le cerveau qui donne toutes les directives ;
on peut donc I'appelerehakrasupérieur ».

On doit ouvrir les chakraspar la pratique

On dit qu’il y a tois nceuds, au niveau douladharade
I'anahatat de lajna chakraJ’ai lu une affirmation similag

dans le taoisme. Que dide ces nceuds dans la voie de la
descente ? J'ai entendu quelque chose concernant I'existence
de cycles de sept ans, chaque cycleaspondant a la
purification d’unchakraspécifique. Est-ce vrai ?

Dans le corps, leshakrassont plus ou moins actifs selon les
personnes, mais ils ne sont pas purifiés et ne sont pas pleinement
actifs. Dans le langage courant, on dit qu’ils sont « fermeés » et
gue I'on doit les ouvrir par la pratique. En ce sens, on peut dire
gu'il existe des noeuds au niveau dieakrasLe fait est que,
chez une personne ordinaire, tbskrasne sont ouverts et ne
fonctionnent que partiellement.

Dans la voie de la descense&iohang, c’est le Pouvoir
divin qui ouvre leghakras Comme ce Pouvoir vient d’en haut,
Il ouvre en premier leshakrassupérieurs. Lenuladharaest
le dernierchakrasur lequel le Pouvoir divin agit. Dans la voie
de I'éveil de lakundalini,qui est la voie de I'ascension, le

413



Chapitre 8 Questions métaphysiques

muladharaest le premiechakrasurlequel on travaille et qui
est purifié et développé.

Je n’ai pas connaissance de cycles de sept ans en relation
avec la purification deshakras Cependant, il est dit que, tous
les sept ans, dans la vie de toute personne, il y a un changement
de niveau de conscience. La vie d’'un étre humain est divisée en
cing cycles, chaque cycle comportant quatorze années. En hindi,
chakrasignifie « cercle ». Se déplacer en cercle, c’'est comme
tomber dans un piege : vous pouvez vous mouvoir pendant des
milliers d’années sans arriver nulle part. Nous disons de ce
monde qu’il est ushakra.

Lorsqu’un chakra est purifié, il commence a purifier les
autres chakras

Dans quel adre se fait la purification ou 'ouvéure des
chakras?

Il n'existe pas d’ordre chronologique pour la purification ou
l'ouverture deshakrasOn peut commencer par n'importe quel
chakra.Mais il vaut mieux commencer par le centre du ¢oeur
qui se situe au milieu de la poitrine. Si celui-ci est purifié et
développé, on peut aisément monter ou descendre du centre du
cceur pour purifier les autrebakras Lorsqu’unchakraest
suffisamment purifié et développé, ses vibrations atteignent les
autreschakrassitués au-dessus ou en dessous et commencent
a les purifierOn peut alors se concentrer également sur les autres
chakras

Il est plus sOr de se concentrer tout d’abord sur le centre
du cceur et les autres centres supérieurs. Il est dangereux d’activer

414



Les chakras

leschakraginférieurs, situés au niveau du nombril et en dessous,
avant que le centre du cceur et les centres supérieurs ne soient
suffisamment développeés.

La Réalisation des différents aspects du Divin survient en
différents centres

Sri Ramana avait I'habitude de dir « La plénitude de la
Conscience est le Coewr

Le mot « coeur » est utilisé pour désigner de nombreuses choses.
Dans le corps, il y a le coeur physique, situé sur le c6té gauche,
qui fait circuler le sang dans toutes les parties du corps. Le mot
« coeur » est aussi utilisé pour I'amour en tant qu’émotion. En
yoga,anahata chakraou centre du coeur n’est pas le coeur
physique, mais I'énergie située au milieu de la poitrine. Le Cceur
est le centre ou la Conscience infinie se révéle. Ramana
recommandait toujours aux chercheurs de se concentrer sur le
centre du caceubans ledJpanishadsil est écrit que le Divin
demeure dans I'espace du codugr Divin demeure en toute
chose, mais Il est réalisé dans le centre du.coeur

Dans le shivaisme, il est dit que I'union@l@va-Shaktdans
le sahasraraonstitue la dernigr étape, mais lgeanisdisent
gue ce n'est pas le cas, que la pensée « Je »atoiirner
dans le cen du cceurComment concilier ces deux
approches ?

Il existe de nombreux aspects de la Réalisation, tout comme il
existe de nombreux aspects du Divin. La Réalisation des différents

415



Chapitre 8 Questions métaphysiques

aspets du Divin survient en différents centresshbasraraest

le centre ultime, le plus élevé. Il est vrai que la Réalisation de
'union de Shivaet Shaktise passe dans ce centre, mais la
Réalisation qui libére 'ame survient lorsque tous les centres sont
transcendeés.

Quelle est la signification d’'un centre obakra? Le
chakraest comme un tourbillon, un vortex dans lequel I'énergie
se concentre et assume une forme particuliere avec un champ
de force spécifiqudous leschakrasconvertissent, pour ainsi
dire, I'énergie pour lui donner une forme spécifique. Le centre
du nombril convertit I'énergie en force vitaggana shakti le
centre du caeur convertit 'énergie en émotions et sentiments,
bhavana shaktjI'ajna chakraconvertit 'énergie en pouvoir
de la penségnana shaktiCe sont les trois centres principaux
et les trois énergies correspondantes sont les trois pouvoirs
principaux d’'un étre humairkriya shakti, bhavana shalédt
jnana shakti. Kriya shakést la manifestation ggana shakti.

La qualité correspondanpaanaest I'activité. Les trois yogas,
karma yoga, bhakti yog&t jnana yogasont fondés
respectivement sur la prédominancekiiya shaktj de
bhavana shaktet dejnana shakti.Chaque étre humain
posséde ces troghaktiset la prédominance de I'une d’entre
elles sur les autres varie d’une personne a l'autre. Les personnes
chez lesquelles ces trois énergies sont équilibrées sont trés rares.

Tous leschakras sont connectés

Comment savoir si nahakrassupérieurs sont purifies ?

Lorsque leshakrassupérieurs sont purifiés et développés, on
devient maitre de son mental et de ses sens.

416



Les chakras

Devrais-je me concerdr sur lemanipura chakrau revenir
auchakradu coeur ?

Tous lexhakrassont reliés les uns aux autres. Lorsquhakra

est suffisamment développé, les ondes de sa vibration s'amplifient
et commencent a influencer Ewakrassitués a proximité. Il est
préférable de se concentrer sur le centre du cceur etjsar I
chakra.

Au-dela de lajna chakra

Jusqgu’'a lajna chakraon demeure conscient de la manifestation.
La triade formée par celui qui connait, ce qui est connu et la
connaissance est présent jusquégnia chakra Une fois que

I'on a dépassé aehakraet atteint le centre dsahasraraon
parvient au-dela de la manifestation et I'on fait I'expérience du
nirguna la Conscience sans objet. On attemjhi chakrgpar

la concentration du mental mais, ensuite, l'intervention de la grace
divine est indispensableekfort est présent aussi longtemps gu'il

y a le mental. Seule la Conscience, qui est au-delgLoies,

peut conduire le chercheur au-dela du mental.

L’ouverture deschakras

De nombeuses fois, ces derniers jours, jai senti monter la
kundalini La nuit derniée, je cois que le cinquiéme et le
sixiemechakrasse sont ouvés. lIs étaientemplis de lumiér

et cela a duré douze hag:. Le chemin de déploiement de la
kundalinine va-t-il pas wp vite ?

417



Chapitre 8 Questions métaphysiques

Il existe deux voies : la voie ascendante et |la voie descendante.
Dans la premiéere, le Pouvoir divin, qui demeure latent dans le
muladhara le centre le plus bas du corps, est éveillé et monte
vers leschakrassupérieurs, dépassant un par urcleskras
jusgqu’au sixieme. Le septierobakraest au-dessus de la téte.
Lorsque lakundalini atteint ce centre, on transcende la
manifestation. Il est tres difficile pour elle de redescendre si elle
a atteint ce centre. C’est pourquoi on dit que, normalement, une
fois ce centre atteint, le corps meurt au bout de vingt et un jours.
On atteint lenirvanaet le corps meurt.

Vous avez senti 'ouverture des cinquiéme et sixieme
chakrasll se peut gu'il ne s'agisse pas d'une ouverture complete,
mais que ceshakrasaient été activés, ce qui vous a fait ressentir
ce que vous avez mentionM@us pouvez vous concentrer de
plus en plus sur cette expérience de ravissement. Cela vous
aidera a purifier voshakras.L'Enemgie divinemonte puis
redescend. Elle ne demeure pas en haut, car elle doit purifier les
centres inférieurs et les ouyiitest pourquoi elle redescend. A
moins que tous les centres ne soient purifiés et ouverts,
'expérience de joie et de paix ne peut étre permanente. La
purification et I'ouverture de tous les centres est un processus
trés lent et trés long, cela peut prendre de nombreuses années
d’'unesadhanantense et réguliere

Dans la voie de la descente, le Pouvoir divin, qui se
manifeste et ceuvre dans l'univers, vient d’en haut et descend du
sixieme centre jusqu’au centre le plus bas, appalédhara,
afin de purifier leghakraset de les ouvriCette voie est la voie
de la priere, de l'invocation du Divin et de 'abandon.

La premiere voie est la voie dankalpa celle ou I'on
exerce son pouvoir de volonté et de concentration sur les
chakrasafin de les purifier et de les ouvrir

418



Les chakras

La pratique de la concentration sur différentschakras a
différents moments de la journée

J'ai lu dans vote livre qu’il existe tois types dshakti: kriya,
bhavaet jnana En ce qui concerne la pratique, est-il
nécessag de se concerr alternativement sur le ceetdu
nombril, celui du cceur etdjna chakralans le but d’équilikar
cesshaktis?

Concentrez-vous sur le centre du cdeorsque la concentration

sur un centre est accomplie, il est plus aisé de se concentrer sur
les autreghakrasLe centre du coeur est au milieu. Lorsqu'il
devient de plus en plus pur et actif, ses vibrations commencent a
influencer lexhakrasnférieurs et supérieurs.

Je compends ce que vous avez écrit, mais est-il nécessair
d’avoir un pogramme de concentration régulier sur les
différents centes ?

Le soir vous pouvez vous concentrer sur le centre du nombiril.
Le matin, pendant une demi-heure, concentrez-vousagoa I
chakra,mais passez de plus en plus de temps a vous concentrer
sur le centre du cceur

Pourquoi conseillez-vous de se concentsur le ceng du
nombril le soir ?

Le soir il existe une tendance a l'inertie du fait que le corps et le
mental ont dépensé une partie de leur énergie durant les activités
de la journée. De plus, le soleil, qui est la sourcerdna, se
couche, ce qui réduit le flux d’énergie dans le corps. Le nombril

419



Chapitre 8 Questions métaphysiques

est le centre dpranadans le corps. En se concentrant sur ce
centre, il est plus facile de surmonter la tendance a s’endormir
pendant la méditation.

Le corps-mental

Ne confondez pas la fin avec les moyens

Que pensez-vous de toutes les techniques de travail sur le
corps ?

Que voulez-vous faire avec votre corpfoflez-vous le rendre
éternel ? Comme le corps et le mental sont intimement liés, pour
maitriser votre mental, vous devez également, dans une certaine
mesure, discipliner votre corps. Si ce dernier est sain et en bonne
santé, il vous est plus facile de médigil est malade, il n’est

pas aisé de suivre usadhanaMais on ne devrait pas confondre

la fin avec les moyens.

J'aime lorsque vous dites que le corps est le temple de Dieu.
Pour le maintenir en bonne santé, ne devrions-nous pas fair
guelgues exeices physiques ou quelques d8d6t

Durant toute leur vie, certaines personnes ne prennent soin que
du temple de Dieu et, de ce fait, en oublient Dieu. Peut-on
échapper a l'effort physique ? Méme lorsque vous respirez, vous
consommez de I'énergie. La quantité de nourriture que vous
absorbez devrait étre proportionnelle aux efforts physiques et
mentux que vous effectuez. C’est I'excés de nourriture, celle
qui n'est pas consommeée par le processus métabolique de

420



Le corps-mental

'organisme, qui entraine la maladie. Ceux qui travaillent la terre
n’ont pas besoin de march€e conseil vaut pour ceux qui
travaillent toute la journée assis sur une chaise devant une machine
ou un ordinateut_es ancienbrahmanas’avaient pas besoin

de longues marches, ils mangeaient tres peu et jelnaient souvent.

L’identification au corps

Que voulez-vous dirpar « conscience du corps » ? S'agit-il
uniquement de I'identification au corps ?

L'identification au corps signifie que vous pensez et ressentez que
vous étes le corps. Pengessentir et savoir que je suis le corps,
c’est cela la conscience du corfmutes les autres identifications
sont le produit de l'identification au corp&éus vous identifiez
d’abord a votre corps, puis, a travers lui, vous vivez différentes
situations, vous rencontrez divers objets et personnes auxquels
vous vous identifiez. C’est assurément a travers l'identification a
votre corps que vous vous identifiez a d’autres objets ou
personnes.

Je sens que mes attachements sont physiques. Est-ce exact ?

\ous étes également attaché a vos penseées, a vos opinions et a
Vos désirs, qui ne sont pas physiques. Les penseées et les opinions
sont-elles mentales ou physiques ? Mais il est exact que c’est
par l'intermédiaire de l'identification au corps que les penseées et
les désirs sgissent.\Vous devez tout d’abord abandonner
lattachement et l'identification a votre corps physique.

421



Chapitre 8 Questions métaphysiques

« La pensée débute avec la conscience du corps. » Pouvez-
vous expliquer cette phrase, s’il vous plait ?

C’est habituellement a travers le corps physique gu’une personne
entre en relation avec des objets, des personnes ou des situations.
Toutes les pensées et tous les désigissent du fait de ces
relations nées de la conscience du corps. Par conséquent, se
libérer de la conscience du corps est trés important.

Il existe cingpurushas

1. Annamaya purushala conscience du corps.
2.Pranamaya purushala conscience de I'étre vital.
3.Manomaya purushala conscience mentale.

4. ijnanamaya puusha: la conscience supramentale
(ou gnostique).

5. Anandamaya purushda conscience béatifique.

Il existe aussi cing corps. Lorsque la conscience du corps
domine les autrgsurushasvous devenez esclave t@denas.
Lorsque c’est la conscience de I'étre vital qui domine, vous
tombez sous la dépendancerajas, qui est désir et activite.
Lorsque la conscience mentale est plus puissantesatbst
qui prédomine dans votre vie. Le supramental est une dimension
de la conscience plus élevée, qui s'impose lorsque le corps, le
pranaet le mental ont été purifiés et transcendés

Vous pouvez dépasser la conscience du corps soit par
'amour pour le Divin, soit par la connaissance du Divin. Soyez
de plus en plus sincére et de plus en plus engagé dans ce que
vous faitesAyez confiance en Dieu et soyez patiéwbir le
contrble total de son mental est plus difficile que de devenir
président de votre pays.

422



Le corps-mental

« Cadavre » signifie « corps sans ame »

Que signifie exactement la désintégration du corps ? Le corps
et le cadawe ne sont-ils pas la méme chose ?

La désintégration du corps signifie que le corps est dissous en
ses éléements.dme, la force consciente unificatrice qui maintient
ces éléments ensemble sous la forme du corps et qui engendre
le processus métabolique, quitte le corps au moment de la mort.
Le corps devient un cadavre une fois que I'ame I'a quitté.

« Cadavre » signifie « corps mort », « corps sans ame ».

Le contrdle du prana peut maintenir le corps vivant pendant
des milliers d’années

Il est dit que méme les personnes réalisées sont soumises aux
lois de la natue. Elles essentent la douleur et leur corps
meut. Qu’en est-il deyogis qui peuvent viwe dans les
Himalayas enneigés, pendant des milliers d’années et qui ne
ressentent aucune souffrance ?

Lesyogisdont vous parlez, qui demeurent dans les Himalayas
pendant des milliers d’années, ne vivent pas dans leur corps
physigue. Il existe un autre corps, le corps subtil, qugamps
retiennent intentionnellement pendant des milliers d’années pour
des raisons particuliéres et qu'’ils ont le pouvoir de matérialiser
sous une forme physique lorsqu’ils le souhaitent. La durée de vie
normale d’un corps humain mentionnée dandfesishadest

de cent ans. Le corps physique peut étre maintenu en vie pendant
des milliers d’années a travers le contrél@@ung mais alors

423



Chapitre 8 Questions métaphysiques

ce corps sera immobile et inactif. 1l peut restes@madhj
immobile, pendant des milliers d'années. Lorsqu'il y a contrdle
total duprana, le processus métabolique s’arréte, le corps devient
extrémement mince, comme un squelette, maisaleane le

quitte pas. Dans une certaine mesure, il s’agit d'un processus un
peu similaire au processus d’hibernation.

« Ce qui est appelé maya sur le plan universel est appelé mental au
niveau individuel. C est le mental et lui seul qui fait appard tre la
Conscience comme limitée, alors qu en réalité Elle est illimitée, ¢ est
le mental et [ui seul qui fait appard tre la Conscience comme divible
alors qu'Elle est essentiellement indivisible,; et c est cette méme
chose connue en tant que mental qui fait appard tre la Conscience
comme étant soumise @ la lot des paires d opposés (bon et mauvars,
vrai et faux) alors qu en réalité Elle n est pas conditionnée par une
telle loi. Ainsy toutes les formes de pratigues spirituelles sont en
réalité différentes méthodes et technigues destinées a permettre au

sadhaka & aller au-deld du mental. »
— Joyaux spirituels
Le corps et le mental sont intimement liés
Quelle est laelation ente le corps et le mental ?
Il n'existe pas de différence fondamentale ou radicale entre le
corps et le mentalous deux sont faits de matiere. Il n’existe

entre eux aucune différence de genre, leur différence est
uniquement une question de degré. C’est pourquoi, dans la

424



Le corps-mental

terminologie spirituelle indienne, le mental est appelé « corps
subtil ». Le corps et le mental sont intimement liés. Un changement
chez 'un affecte l'autre. Si votre corps est malade, votre mental
sera perturbé ou inquiet, il pourra se sentir frustré ou déprimé.
D’un autre c6té, si votre mental est trés tendu et inquiet, vous
pouvez avoir de I'hypertension, un diabete ou méme des
problemes cardiaquesussi, dans Iaadhanale corps et le
mental doivent tous deux étre disciplinés et maintenus en bonne
sante.

Il en est de méme pour la respiration. Le rythme de votre
respiration affecte I'état de votre mental et réciproquement.
Lorsque vous étes détendu et paisible, votre respiration devient
légére et lente. Si votre mental est tendu, s'il est rempli de peur
ou de colére, votre respiration s’accélére et devient irréguliére.
C’est pourquoi lepranayama qui ralentit et régularise la
respiration, est une aide pour votre méditation.

N’'avez-vous jamais remarqué gue, lorsqu’une personne est
trés en colére, son visage devient rouge ? Son corps peut méme
commencer a trembldrorsqu’une personne est tres déprimée,
sa tension diminue et son pouls devient tres faible. De plus, la
perception de la personne malade change : une personne qui ne
réussit pas dans la vie a tendance a devenir pessimiste alors
gu’une personne qui réussit devient souvent optimigtiatide
votre mental est intimement lié a I'état de votre corps (exception
faite de ceux qui ont brisé leur fausse identification au corps-
mental). Lorsque vous étes mentalement tendu, votre corps
change d’aspect. Méme les différentes positions adoptées par
votre corps affectent votre état d’esprit. C’est pourquoi, dans le
hatha yogaon pratique certaines postures qui ont un effet positif
sur le mental.

425



Chapitre 8 Questions métaphysiques

L’identification au corps-mental

Comment puis-je devenir ldide mon mental et cesser d’en
étre I'esclave ? J'ai toujours le sentiment de manquer de
guelgue chose et je sodfpace que je n'ai pas d’enfant.
Swamiji, aidez-moi sur mon chemin !

Qu’est-ce qui vous rend esclave de votre meMalre faiblesse.
Lorsque le maitre est faible, les serviteurs ne lui obéissent pas.
Vous devez réaliser votre véritable Nature. Pensez encore et
encore gue vous n’étes ni le corps ni le mental. Le corps et le
mental ne sont que des instruments. Réfléchissez continuellement
a cette vérité, cela vous donnera de la force. Il ne peut y avoir
pour vous de liberté tant que vous n'avez pas le contréle de votre
mental. Qu’est-ce qui vous manque ? Quelque chose vous
manque lorsque vous avez le sentiment d’étre incomyptais.

avez des désirs lorsque vous vous identifiez & votre corps ou a
votre mental. Cette fausse identification doit étre brigags ne
pouvez vous sentir compléte tant que vous vous identifiez au
corps-mental.

Siddhartha (Bouddha) quitta son jeune enfant et son
épouse, il renonga a toute sa famille et partit en quéte datta Vé
ultime. Et il existe des personnes qui veulent avoir une femme,
un mari, des enfants et une famille. « X » a un fils et elle est
toujours inquiete pour lu/ous n’avez pas d’enfant, vous étes
inquiéte et vous voulez en avoir

Le mental universel
Qu’est-ce que l'instrument psychique ?

426



Le corps-mental

L'instrument psychique est le mental universel. Il n'est pas
constitué de votre mental individuel. Si votre mental s’arréte, le
monde entier cesse-t-il d’exister ? Le monde n’est pas la création
de votre mental, il est la création du mental de Biessi, lorsque

vous vous endormez et que votre mental devient inactif, le monde
continue de tourngit ne cesse pas d’existén fait, votre mental

n'a pas d’existence indépendante, il est une partie du mental
universel. Ce dernier n’est pas seulement la somme totale de tous
les esprits individuels mais il transcende €également cette somme.

Le processus de la pensée

Pouriez-vous nous suggér une meéthode pour i@ter le
processus de la pensée ?

La pensée peut étre mécanique. La plupart des gens pensent de
facon mécanique. Leur pensée est conditionnée par leurs
sanskaraselle n’est ni libre ni créative. La pensée est I'activité

du mental, tout comme I'action physique est associée au corps.
Le mental est plus souple que le corps physique, il n’est pas aussi
rigide, aussi solide que lui, mais il reste matériel. Le mental, c'est
de la matiere subtile. Il est constitué de la paditviquedes

cing éléments (terre, eau, feu, @ither), aussi reflete-t-il la
Conscience, mais il reste matéri@us pouvez observer vos
pensées tout comme vous observez une chaise. La plupart des
personnes confondent la Conscience avec le mental, ce qui fait
gue, lorsque le mental arréte son activité, elles ont 'impression
de devenir inconscientes. En fait, plus votre mental est stable et
immobile, plus vous étes conscient.

427



Chapitre 8 Questions métaphysiques

La source des pensées eshitta, le subconscient

Il semble que toutes nos actions soient précédées par une
pensée. Ceaaines sont mauvaises et nous legetons.
Certaines sont bonnes et nous agissons a partir d’elles. Nous
classons donc nos pensées selon endliscrimination
personnel. Puisque les penséesviennent de la per
Conscience, comment et a partir d'ou réunissent-elles leurs
gualités lorsqu’elles émgent a la surface de nadr
conscience ? Comment les purifier ?

Les pensées ne proviennent pas de la pure Conscience mais de
chitta, qui est comme un entrep6t. Il existe deux principes : 'un
estchitta et l'autre estChit. Le premier est une partie de
I'antahkarana qui est constitué deana, buddhi, chittat
ahankara Chit est la pure Conscience et se retrouve dans
I'expressionSat-ChitAnanda.

La pure Conscience,ddhishthanaest le supportie
toutes les pensées, mais elle n’en est pas l'origine. La source des
pensées estitta, le mental subconscierakriti est la source
de tout ce qui se meut, c’est-a-dirglankara I'intellect, le
mentalchitta, les sens, le corps physique et tous les objets. La
pure Conscience eBtirushales pensées et le mental sont la
manifestation d@rakriti.

Maintenant, quelle est la relation enfPerushaet
Prakriti ? Shankaracharya dirait g&eakriti n’a pas d’existence
noumeénale, qu’elle est semblable a une onfuneishaest réel,
alors quédPrakriti n’a qu’'une existence phénomeénale.

428



Le corps-mental

Le mental en lui-méme estattvique
Le mental est-il un trés mauvais compagnon ?

Le mental est un instrumefibut dépend comment vous ['utilisez.
Par lui-méme, le mental n’est ni un bon ni un mauvais compagnon.
Pour étre tres précis, le mental en lui-méme est toujours
sattvique C’est son association ave@l@naet la matiere qui

le rend rajasique ou tamasique.

Chaque élément (la terre, I'eau, le feu, I'air et I'éther ou
espace) est compose de trois parties : une pattieque une
partie rajasiqueet une partigamasique Selon le systéme
védantique, le mental est constitué de la pssitviquede ces
éléments, Ipranaest constitué par leur partigasiqueet le
corps physique par leur pat@nasiqueDonc le mental en lui-
méme essattviqueil reflete et révéle la Conscience. Il devient
rajasiquelorsqu’il s’associe apranaettamasiqudorsqu’il
s’associe au corps.

Le mental n’est pas l'instrument approprié pour découvrir
la Vérité

Dans ma vie quotidienne, jémuve des difficultés a @nde
des décisions. Je peux passer une én@um’y effocer et je
deviens trés stissé sans avoir pugmde la juste décision.
Que faie ?

Quelle décision ? Lorsque vous étes au niveau de la conscience

mentale, vous pesez les pour et les contre d’une situation avant
de prendre une décision. La décision immédiate peut étre prise

429



Chapitre 8 Questions métaphysiques

uniquement lorsque vous cessez de penser et que vous voyez.
La pensée est semblable au baton qu'utilise I'aveugle. Lorsque
vous posseédez la vue, vous n'avez pas besoin d’un baton, n’est-
ce pas ? La clarté du mental lui permettra de voir par lui-méme
gu'’il n’est pas l'instrument juste et adéquat pour découvrir la
Vérité. Un mental pur est capable de voir ses limitations. La
confusion ne convainc jamais le mental de son inaptitude.

Une patie en moi se sentdublée, mal a l'aise, et je ne sais
pas pouquoi.

Ce que vous ressentez, votre opinion devraient étre clairs pour
vous. Si votre mental n’était pas divisé ou confus, vous seriez
certain de ce gque vous ressentez ou pensez. Si vous regardez un
objet, quel qu'il soit, a travers un verre casseé ou coloré, la qualité
de votre perception en edieatée Votre perception d’une chose
dépend de l'instrument avec lequel vous la regardez. La chose
percue est indépendante du mode de perception. Différentes
personnes percoivent une méme situation de différentes maniéres.
La perception a travers le mental est limitée, elle n’est ni claire
ni juste. Le mental est comme un ordinateur : ses calculs, son
fonctionnement dépendent des données avec lesquelles vous le
nourrissez\ous pouvez écrire des romans ou méme des poemes
avec un ordinateumais il ne peut jamais étre creatif. Le
sentiment de plaisir ou de déplaides préférences ou les
aversions dépendent de la structure de notre propre rmental.
gue le mental est actif, la perception directe et véritable de
'Existence est impossible.

C’est le mental qui divise I'Existence. Il La divise en
matiére, mental, ame, Esprit, Dieu et ainsi de suite. Lorsque le
mental est transcendé, la diversité n’existe p&eguna

430



Le corps-mental

Brahmarest le Dieu personnel avec qualitdsguna Brahman
est le Dieu impersonnel sans attributs. Mais la différence entre
eux est une création du mental.

« Toutes distinctions entre le Sot et le non-Sot durent ausst longtemps
que dure le mental. Lorsque le mental disparait ou est transcende,
toutes ces distinctions s évanouissent ! »

— Joyaux spirituels

Un mental pur et sous contrble est l'instrument de la
Libération

Comment puis-je pndie une décision sans que mon mental
hésite ?

Le mental de 'homme peut étre comparé au volant d’'une voiture.
Si le volant est bloqué, vous ne pouvez voyager avec cette
voiture. Le mental de 'homme est flexible et c’est un privilege.
Seuls les animaux ont un mental fixe. Mais 'homme doit étre a
mémede diriger son meatdans la direction qu'’il souhaite. Cette
capacité vient par une pratique longue et soutenue, incluant une
discipline et une réflexion continuelles. On doit éduquer et
maitriser le mental. Un mental pur et sous contrdle est l'instrument
de la Libération. Un mental impur et indompté induit 'esclavage
et la souffrance.

Le mental est comme un enfant. Il doit étre nourri de
maniére adéquate avec de bonnes pensées et de bons
sanskarasCela dépend entierement de vous et de tres
nombreux facteurs : le but de votre vie, vos fréquentations, votre
education, vos aspirations, votre fagcon de vivre et, par dessus
tout, vos actions, vos intentions et vos pensées.

431



Chapitre 8 Questions métaphysiques

Le mental peut contrdler la matiére

Pouvez-vous expliquer ce que vous entendez par « certaines
personnesatiennent leur corps subtil » ?

Certains sages auraient la capacité de quitter leurs différents corps
et de se fondre totalement dans le Divin, mais ils retiennent leur
corps subtil dans l'intention particuliére d'aider les chercheurs.
lls peuvent matérialiser leur corps, apparaitre et se manifester a
un chercheurQu’est-ce que le concept bledhisattvadans le
bouddhisme ? Les bouddhistes croient que, lorsque le Bouddha
atteignit I'état ou il pouvait entrer dansrgvana, il refusa
volontairement de I'accepter et fit le voeu de se réincarner dans
ce monde pour aider les gens ignoraitssi, le Bouddha revient
encore et encore. Il peut matérialiser son corps, méme s’il n’'a
pas de corps physique. C’est la conception du bouddhisme
MahayanaC’est également le cas pour de nombreux autres
sages appeldé&araka Atmadans I'hindouismeCes étres sont
libérés, mais ils retiennent leur corps subtil et peuvent matérialiser
leur corps a n'importe quel moment, quand ils le souhaitent. Jésus
Lui-méme a dit gu’ll reviendrait. Lorsqu'’ils se réincarnent, ils le
font par le processus normal en prenant naissance, mais ils
peuvent aussi matérialiser a volonté leur corps physique pendant
guelgues minutes ou plusieurs heures s’ils le souhaitent, et
apparaitre devant un dévot pour l'aider

Le mental peut avoir un contrdle total sur la matiere, cela
a été prouvé en psychologie. En Israél, un homme en a fait la
démonstration. Il peut briser n'importe quel objet simplement en
le regardant, par le seul pouvoir de sa volonté, sans le toucher
Ce n’est pas un sage, mais il a acquis ce pouvoir par la
concentration de sa volonté.

432



Le corps-mental

Lorsque le mental est unifié, sa qualité change

Je me ends compte qu’'une pga de mon mental aime a se
complaie dans de mauvais sentiments. D’ou viennent-ils ?

Vous acceptez le sentiment et vous demandez d’ou il vient ?
Quelle est I'utilité de savoir d’ou il vient ? Si vous n'aimez pas
ce sentiment, rejetez-le, cela est suffisant. Ne laissez pas votre
mental se diviser en plusieurs parties. S'il est divisé, il est comme
un miroir briséAvez-vous déja vu votre visage dans un miroir
brisé ? Lorsque le mental est unifié, sa qualité change. Méme si
vous ressentez de la colére, avec un mental unifié, cette colére
se transformera en amo@’est comme si vous serriez votre
poing de toutes vos forces, votre poing commencera alors a
s‘ouvrir.

La créativité n’est possible que lorsque le mental est
transcendeé

On peut devenir tellement absorbé par une certaine forme
de créativité qu'on a le sentiment de sedpedans le temps

et I'espace. Est-ce un état divin ?ekpression de la
créativité est-elle une forme de service ?

Le mental est normalement constitué skasskaraslu passé et

il pense et fonctionne en fonction de sagskarasviais il peut
également fonctionndsien que trés rarement, hors de l'influence

de cesanskarasiu passéCet état supérieur du fonctionnement

du mental est appelé « état de créativité » et cet état est atteint
en étant au contact du Divin, qui est absolument libre et, par

433



Chapitre 8 Questions métaphysiques

conséquent, infiniment créatif.

A mon avis, la créativité n’est pas possible pour quelqu’'un
qui n’a pas transcendé le mental et dont les décisions et le
fonctionnement sont déterminés pardaaskarasiu passé.
L'état divin n'implique pas de se perdre dans le temps et I'espace.
En revanche, il nécessite une conscience libre des limitations de
la pensée concernant le passé et le fliterpression de la
créativité n’est pas une forme de service, elle est plutdt une sorte
de jeu impliguant I'expression spanée d’'une joie intérieure.

Le mental peut créer un paradis comme un enfer

S’il vous plait, pouvez-vous nous d@iles avantages et
inconvénients qu’il y a a utiliser le mental pour découvrir
les mondes intérieur et extérieur

C’est le mental qui fait la différence entre un étre humain et un
animal. C’est au mental que 'homme doit de disposer d’'une
liberté plus grande que celle des animaux. Certains animaux sont
physiquement plus forts que ’homme, mais ce dernier peut les
contrdler grace a son mental. Le mental peut créer un paradis
comme un enfet.e mental peut étre entrainé a faire ce que vous
voulez gu'il fasse. Le mental peut étre une cause d’'asservissement
comme un moyen de libération. Le mental peut explorer les deux
mondes, intérieur et extériennais il est incapable de connaitre
la Réalité intemporelle. Un homme ordinaire n’utilise qu’une toute
petite partie de son mental.

Le mental est I'ordinateur le plus sophistiqué qui Soitis
pouvez utiliser un ordinateur pour tromper les autres ou pour les
aider J'ai entendu dire que des étudiants trés talentueux avaient

434



Mental conscient, subconscient et inconscient

escroqué une grande banque grace a leurs compétences dans le
domaine informatique.

Le rb6le du mental dans la triade : connaisseuyr
connaissance et connu

Pourriez-vous, s’il vous plait, expliqguer ce gu’est la
perception elative ?

Dans la perception relative, le connaissleuronnaissance et le
connu sont présents. Par exemple, vous voyez une chaise, c’est
une perception relative. Il y a le connaissqur, dans ce cas,

est votre ame, et il y ala connaissance de la chaise, cette derniére
étant la chose connue. Le sujet, I'objet et leur relation sont
impliqués dans la perception relative. La pure Conscience est
identifiée au mental et, a travers le mental, a I'objet.

Mental conscient, subconscient
et inconscient

Pour connaitre le subconscient, il est nécessaire que vous
arrétiez toutes les activités de votre mental conscient

Quelle est la diff@nce ent le subconscient et I'inconscient ?
L'inconscient est universel alors que le subconscient est individuel.
Lorsque vous révez, vous étes dans le subconscient. Lorsque

vous étes dans le sommeil profond, vous étes dans l'inconscient.

435



Chapitre 8 Questions métaphysiques

Les réves de deux personnes sont différents alors que I'état de
sommeil profond est le méme pour tous.

Le subconscient n’appartient pas seulement a I'état de réve.
Ne fonctionne-t-il pas méme lorsque nous sommes dans
I'état de veille ?

Dans I'état de veille, le subconscient fonctionne a travers le mental
conscient. Dans I'état de réve, le subconscient fonctionne
indépendamment du mental conscient et du corps physique.

La sadhanaous permet-elle de connatle subconscient ?

Le subconscient peut étre amené au niveau consvne.
subconscient d’aujourd’hui est constitué par ce qui était votre
mental conscient dans le passé. Les impressions sont d’abord
conscientes puis, peu a peu, entrent dans le subcongoignt.

les oubliez, mais elles sont |a, dans votre subconscient, et elles
influencent votre comportement et votre mental conscients sans
gue vous le sachiez. Pour connaitre le subconscient, vous devez
arrétez toutes les activités de votre mental conscient et demeurer
vigilant. Pour communiquer avec le subconscient, le mental
conscient doit étre silencieddors, vous n’entrez pas directement

en contact avec Atmaou le Soi, mais d’abord avec votre
subconscient. Lorsque vous vous intériorisez, vous devenez
conscient du monde intérielworsque vous allez au-dela de ce
monde intérieyivous trouvez le Soi.

Qu’est-ce que le monde intérieur ?

Le monde intérieur est ce monde en vous que vous ne pouvez

436



Mental conscient, subconscient et inconscient

percevoir parce que votre attention est dirigée vers I'extérieur et
gue vous étes trop préoccupé par le monde extdroronde
intérieur est composé de nombreuses forces différentes qui
ceuvrent en secret. En fait, le monde visible extérieur n’est que
I'expression d’'une partie des forces invisibles intérieures.

D’ou vient cette voix qui me prévient lorsque je roenfre ?

C’est la voix du mental puElle vous guide toujours, mais vous
ne I'écoutez pas. Lorsque, dans votre mental, la tempéte est
passée, Vous pouvez écoutdteceoix.

Le subconscient influence votre corps sans que vous le
sachiez

Le mental conscient et le subconscient influencent tous deux votre
corps physique/ous n’étes pas en communication avec votre
subconscient, aussi influence-t-il votre corps a votre insu. Des
activités comme la respiration, la digestion, les mouvements
involontaires de vos muscles, etc., sont toutes effectuées par le
subconscient.

La purification du subconscient

Quelle est, parmi toutes les méthodes, celle qui est la plus
efficace pour purifier le subconscient ?

Au niveau conscient, la méthode la plus efficace pour purifier notre
subconscient est le souvenir incessant du Divin et de Ses qualités

437



Chapitre 8 Questions métaphysiques

divines. Lamour désintéressé, la compassion et la bienveillance
envers chacun purifient aussi notre mental, conscient et inconscient.
Les autres méthodes sont la méditationapa et les

exercices respiratoires. Quoi que vous fassiez de maniére
répétitive et pendant une longue période produit une impression
qui pénétre lentement dans votre subconscient. Les bonnes
actions, telles que servir autrui, contribuent également a purifier
le mental.

La concentration passive est nécessaire pour communiquer
avec le subconscient

Pouvons-nous communiquer avec adubconscient ?

Il n’est pas nécessaire que le mental soit pur pour communiquer
avec le subconscient. La communication avec le subconscient peut
étre établie méme avec un mental impwa concentration
passive est nécessaire pour communiquer avec le subconscient.
Elle est atteinte en se fixant sur quelque chose a l'intérieur ou a
I'extérieur du corps, mais sans penkarconcentration passive

est habituellement utilisée par ceux qui veulent pratiquer 'lhypnose.
Elle fortifie le pouvoir de concentration. Ceux qui pratiquent
I'nypnose vous amenent d’abord dans I'état subconscient, puis
vous font une suggestion que votre mental conscient ne connait
pas. lls peuvent faire n'importe quelle suggestion a votre
subconscient, et vous la suivrez comme un robot.

438



Les réves et le sommeil

Les réves et le sommeil

Les sadhakasne devraient pas se soucier de leurs réves

Quelle devrait é& l'attitude d’unsadhakavis-a-vis de ses
réves ? Devrait-il les accepter ou legjater ? Devrait-il
méditer sur eux ?

Il est plus difficile de contrdler ses réves que de controler ses
pensées durant I'état de veille. La personne qui réve ne peut
prendre le contrble de ses réves tant qu’elle est en train de réver
La plupart des réves viennent du subconscient. Certains ont une
valeur symbolique, quelques-uns ont aussi une valeur prophétique.
Avoir la vision de saints et de sages dans les réves peut venir du
désir intense de les voir ou étre dd a la volonté de ces saints de
communiquer avec vous. Pendant le réve, le mental est dissocié
du corpsphysique. Par conséquent, sa capacité a créer ou a
réfléchir est accrue. Les réves effrayants ou extatiques ont une
grande valeur symboligue. Durant I'état de réve, lorsque le mental
se connecte avec quelque autre monde, il peut voir les objets et
les personnes de cet autre monde, mais il les interprete avec les
images de notre monde.

Lessadhakasie devraient pas se soucier de leurs réves.
lls devraient se consacrer toujours plus asedahanadurant
I'état de veille. On devrait s’efforcer de demeurer tout le temps
conscient durant I'état de veille. Lorsque cette conscience se
prolonge durant I'état de réve, les réves cessent. Lorsque I'on
sait que I'on réve, le réve ne dure pas longtemps, il s'arréte. Les
gens ne peuvent pas gérer leur état de veille de maniére juste ; il
leur est impossible de gérer leurs réves.

439



Chapitre 8 Questions métaphysiques

Du point de vue de I'Eveil, il n’existe aucune différence
entre le soi-disant état de veille et I'état de réve. Qui réve ? Qui
est éveillé ? Efforcez-vous de connaitre ce « qui ». Le réveur fait
partie du réve et, lorsque le réve cesse, le réveur disparait
€galement. Le réveur et le réve naissent et disparaissent en méme
temps.

Est-il important de se souvenir de ses réves ?

Bons ou mauvais, les réves restent des réves. Il n'est pas
nécessaire de s’en souvenir ou de leur donner de I'importance.
Plus t6t vous les oubliez et mieux c’est. Lorsque vous étes
pleinement éveillé, les réves cessent. Ne laissez pas les réves vous
absorber lorsqu’ils sont terminés.

Un réve prometteur

Quelqu’un explique un réve dans lequel il était en compagnie
d’'un Maitre spirituel.

\otre réve est des plus encourageants et prometteurs. De plus,
il vous donne de la joie et, si un réve vous donne de la joie,
combien plus grande sera celle-ci lorsque ce réve deviendra
réalité ! Priez pour que ce réve devienne réalité.

Quel est le plus important : le monde du réve ou celui de
I'état de veille ?

Est-il possible de voir ou d’expérimenter des objets dans

440



Les réves et le sommeil

I'état de réve sans linteention des @anes des sens ? Si
oui, comment le faérde la meillele maniee ?

Comment voyez-vous dans votre ré\os yeux sont fermeés,

mais vous voyez tout ce qui se passe dans votre réve. Lorsque
vous révez, le réve vous semble aussi réel que le monde que vous
voyez a I'état de veille. Dans un sens, le monde du réve est plus
réel cayrlorsque vous révez, le monde de I'état de veille est oublié
alors que, dans I'état de veille, vous vous rappelez le monde du
réve Alors, lequel est le plus fort ?

En réve, n'est-ce pas grace au subconscient que nous
pouvons voir ?

Lorsque vous regardez une chose avec une concentration totale,
vous n’entendez plus rievibus étes éveillé, mais vous n'entendez
rien car toute votre attention est concentrée dans le fait de
regarderAinsi, méme dans I'état de veille, vous n’entendez pas
et votre organe d’audition devient inactif. Il en est de méme pour
tous les aganes sensorielous pouvez étre pleinement conscient
dans I'état de sommeil profond et pleinement inconscient dans
I'état de veille. La Conscience n’est pas dépendante des organes
des sens, ce sont eux qui dépendent de la Conscience.

Le sommeil est un substitut dusamadhi
Lorsque vous étes trés jeune, vous faites de nombreux réves.
Les personnes agees révent du passé. Les personnes jeunes sont

pleines d'ambitions et leurs réves sont liés au.fuas personnes
agées sont comme vidées de leur énergie alors que les personnes

441



Chapitre 8 Questions métaphysiques

jeunes sont pleines d’énergie et de désirs qui prennent forme dés
gu’ils s’élevent.

La plupart des réves viennent du subconscient. Lorsqu’un
réve est trés intense, il peut influencer votre mental et votre corps ;
il devient une expérience tangible. Ce que vous voyez
actuellement est également une illusion ; c’est une perception
fondée sur vos réves et vos désirs passes.

Si vous ne dormez pas, vous devenez fou. Les personnes
n'arrivant pas a dormir prennent des somniferes. Le sommeil est
un substitut dssamadhi Comme tout le monde ne peut pas
entrer ersamadhila nature a donné le sommeil a ’lhomme afin
gu’il puisse oublier ses relations avec le monde, qui créent en lui
des tensions. La nature lui a procuré ainsi une sorte de relaxation
dans le sommeil sans réve, dans lequel il récupere I'énergie qu'il
a dépensée dans les pensées et le travail. Ne pensez pas a ce
gu’'est le réve, pensez plutét a celui qui réve !

Vous ne pouvez dire comment et quand un réve a
commencé tant que vous étes dans le réve. Mais, lorsque vous
vous réveillez, vous dites que le réve n’existe pas. Le réve désigne
un état qui est temporaire et éphémere, il n’est gu’une apparence
et ne posséde aucune substance. Si vous avez soif durant votre
réve, vous devez trouver de I'eau révée pour étancher votre soif
ou bien vous vous réveillez et la soif et la recherche de I'eau
cessent toutes deux.

Soit vous avez suffisamment dormi et vous vous réveillez,
soit une personne vous réveille en vous secouant. Certains
préeférent dormirils y trouvent des avantages. lls sont attachés a
certaines choses dont ils ne peuvent jouir que durant leur sommeil.
lls ne veulent donc pas étre réeveillés.

442



L'ego

La plupart des réves sont causés par le bouillonnement du
subconscient

Qu’est-ce que le réve ?

La plupart des réves sont causés par le bouillonnement de votre
subconscient. Ce gue vous ne pouvez faire dans I'état de veille,
vous le faites dans vos réves. Le réve peut étre comparé a la
valve de sécurité d’un autocuisesila pression est trop grande
dans votre mental, elle est relachée durant le Tégs.peu de
réves annoncent des événements qui doivent se produire dans le
futur.

Le réve d’'un étre éveillé est plus ou moins une vision. Il
est aujourd’hui admis que, chez une personne ordinaire, les réves
sont aussi nécessaires que le sommeil profdoglintéréts et
votre personnalité les plus profonds aayent étre connus qu'au
travers de vos réves. Lorsque vous révez, vous ne pouvez feindre
alors que, dans votre état de veille, vous pouvez avoir de
nombreux masques. Un saint peut feindre d’étre fou et un voleur
peut feindre d’étre un saint, mais vous ne pouvez faire semblant
dans un révé/otre vraie personnalité est cachée derriere votre
apparence.

)
L’ego
« L eqgo est le premier et le dernier obstacle qui sépare Dieu et
Lhomme. ‘Sadhana” est en vérité le nom que [on donne @ ces
méthodes qui permettent d affaibliv ['eqo et, ultimement, de le

détruire. »
— Joyaux spirituels

443



Chapitre 8 Questions métaphysiques

Qu’est-ce que l'ego ?

L’ego est le substitut du véritable Sdedo n’a pas d’existence
positive. Il est comme I'obscurité. Lorsque la lumiére apparait,
I'obscurité disparait. En fait, il n’a jamais existé, il n'a qu’une
existence phénoménale et n’est donc pas reéel.

Quelle est la diffeance ent le mental et I'ego ?

Techniquement, il existe unefdifence entre le mental et I'ego
mais, fondamentalement, ils sont tous deux matériels et font partie
de Prakriti, qui est composée des trggnasou principes
appeléssattvaguna, rajogun&t tamogunala fonction de
I'ego est d’identifier 'ame aux objets, situations et personnes.
La fonction du mental est de désifgnserréagir etc.

Lorsque nous travaillons sur I'ego, travaillons-nous aussi sur
le mental ?

Travailler par I'intermédiaire de I'ego et travailler sur 'ego sont
deux choses différentes. Lorsque vous étes sous I'emprise des
emotions, des désirs, des réactions ou des pensées, alors vous
étes immanquablement le jouet de I'ego. Lorsque vous utilisez
VoS émotions, désirs, pensées, etc. dans la bonne direction en
les sublimant dans l'intention de vous en débarrzeises vous
travaillez sur I'ego. Utiliser votre ego est une chose, étre utilisé
par lui en est une autre.

Comment peut-on se soustemux exigences de I'ego afin
de grandir spirituellement ?

444



L'ego

L'ego est |a, en chacun, tout comme le mental est en chacun. En
fait, le mental et 'ego ne sont pas différents par nature. lls sont

la méme énergie fonctionnant de maniéres différentes. Si vous
étes esclave de votre ego, vous ne pouvez que lui obéir et
satisfaire ses exigences, qu’elles soient justifi€ées ou non. Si elle
est suivie et pratiquée de maniére juste, la spiritualité vous libere

de I'emprise asservissante de votre ego. Elle vous permet
d'utiliser votre ego.

Vous ne pouvez utiliservotre ego/mental que si vous en
avez le contrdle

\ous avez écrit : « Utilisez vetego, mais ne soyez pas utilisé
par lui. » Pouvez-vous clarifies’il vous plait ?

Vous ne pouvez utiliser votre ego/mental que si vous en avez le
contrble.Vous pouvez l'utiliser pour élaborer des objectifs
constructifs, pour aider autrui, pour avoir une pensée juste et pour
prendre de justes décisionaus pouvez l'utiliser de facon
créative de nombreuses maniéres. Si vous n’en avez pas le
contrdle, il peut vous mener en enfer

Dans ledJpanishadsle corps est comparé a un chas
sens sont les chevaux du chamental les rénes, l'intellect le
conducteur et 'ame le propriétaire, qui voyage assis dans le char
Si les chevaux ne sont pas soumis, s’ils ne sont pas sous le
contréle du conducteur un accident se produira a coup sOr

445



Chapitre 8 Questions métaphysiques

L'ego est le résultat du « non-voir »

Je continue aassentir que I'obstacle principal sur mon
chemin est mon ego. Comment puis-je m’en départir et
devenir une personne neetet natuelle ?

Pouvez-vous me montrer votre ego ? Lorsque vous voyez, 'ego
disparait. lego est le résultat du « non-voir ». C’est I'ego qui
crée les problemes, tous les problemes. D’abord il crée des
problemes, puis il se préoccupe derésoudre.

La capacité de« voir » est-elle donnée par la grace ou
pouvons-nous la cultiver par la pratique ?

Cette capacité est toujours avec vous, mais vous l'avez reniée.
VOIR est votre Nature essentielle. La pratique est nécessaire
pour retirer le cache ou le voile derriere lequel est dissimulé votre
capacité d&/OIR.

Abandonnez votre identification

Selon de nomkux Maites spirituels, la Réalisation du Soi
est synonyme de destruction de I'ego. Il a été rapporté par
certains que cette expérience peut engenda peur
Poumuoi la destuction de I'ego est-elle effrayante ?

Personne ne veut moukifous étes éfayé lorsque votre ego est

en train de mourir parce que vous étes identifié a I'égas
pouvez méme étre effrayé lorsque vos pensées ou votre mental
s’arrétent complétement parce que, a ce niveau, vous ne pouvez

446



L'ego

méme pas concevoir gu’il existe quelque chose en vous qui survit
a I'ego. Lunique facon de s’y prendre est d’abandonner
I'identification et les attachements que vous avez avec tous les
objets, situations et personnes y compris votre mental, votre
corps et votre ego. Il n'existe pas d’autre moyen pour se
débarrasser completement de toutes les peurs.

L’ego peut revétir n'impor te quelle forme

Pouvons-nous dir qu’'une patie de note ego ou de naar
mental peut nous aider dans readhan&

Un mental purifié et stable est une aide pousddhana.
Inversement, un mental impur et instable est un obstacle. C’est
I'ame qui est piégée par I'ego et c’est elle qui se libére de I'ego.
L’ego recouvre la pure Conscience. Lorsque I'ego s’en va, la
Conscience brille dans sa pureté immaculégdpeut revétir
n'importe quelle forme. Il peut méme prendre I'apparence de
lhumilité.

Un saint était allongé sur son lit de mort, ses yeux étaient
fermés ; il semblait absorbé en méditation. Certains dévots, assis
autour de lui, parlaient entre eux et faisaient son élagedit :

« Ce saint est une tres grande ame, au cours de sa vie il n’a jamais
perdu son sang-froid. » Un autre affirma : « Il ne s’est jamais
soucié de I'argent ni des richesses. » Un troisieme renchérit : « Il
était si doux et plein de compassion, il ne pouvait supporter de
VOIr qui que ce soit dans la détresse », et ainsi de suite. Le saint
ouvrit les yeux et dit : « Comment se fait-il qu'aucun d’entre vous
n'ait évoqué mon humilité ? »

447



Chapitre 8 Questions métaphysiques

« Saisis bien la distinction entre le vrai “Je” et [ego. Le vrai Je”
(I Atma) est la substance, tandis que [ego est [ombre. Le viai Je”
est Brahman, tandis que [ego est le jiva (I'dme individuelle) L ego
apparait lorsque le vrai “Je’, réfléchi dans le temps et [espace,
S identifie en apparence a [une de ses projections dans le temps et
Lespace. »

— Joyaux spirituels

L 'dme

Les identifications de I'ame

Qu’est-ce qui est le plus facile, vous identifier avec ce que vous
n'étes pas ou vous identifier avec ce que vous étes en réalité ?
L'’ame est identifiée soit & ses instruments soit, & travers ceux-ci,
au monde, soit a sa source essentielle, qui est la Conscience
intemporelle.

On donne a I'ame différents noms

L’homme est composé de trois corps — physique, astral (ou
subtil) et causal — ainsi que de I'ame et de I'Espléimie est
I'Esprit identifié a ces trois corps ou réfléchi en eux. Elle prend
différents noms. Dans le corps physique, I'ame est appelee
dans le corps subtil, elle est appédgaset, dans le corps causal,
prajna.Au niveau universel, dans le monde physique, 'ame est
appeléafrat. Dans ledfdaselle est appelédiranyagarbha
dans le monde subtil Avyakritadans le monde causal

448



L'ame

La Nature essentielle dujiva est a découvrir et a réaliser

Le dharmadujivatmaou de I'ame est-il fixé et établi des la
naissance ? Peut-il érchangé avec les pratiques
spirituelles ?

L'ame individuelle ogivatmaest potentiellement divine. Le but,
I'objectif de I'existence humaine est de manifester cette divinité.
Non seulement c’est possible, mais cela doit étre accompli et,
qui plus est, dans cette vie mérddarmasignifie « Nature
essentielle ». La Nature essentiellgidatman’a pas a étre
changeée, elle doit étre découverte, étre réalisée. C’est le corps-
mental qui doit étre dompté afin de pouvoir refléter la Nature
véritable et essentielle détma

L’ame est la réflexion de I'Esprit dans le mental
Ne dit-on pas que I'ame est immuable ?

L’ame n’est pas immuable. C’est I'Esprit qui est immuable.
L’Esprit est unique alors que les @mes sont multiples. En fait, c’est
le prana et le mental qui se meuvent. Comme I'ame est la
réflexion de I'Esprit dans le mental, elle semble se mouvoir
lorsque le mental se meut. Il existe un exemple pour illustrer ceci :
un pot est rempli d’eau et la lune s’y réfléchit. Si vous bougez le
pot, le reflet de la lune bouge également. S’il y a une centaine
de pots, il y a aura une centaine de reflets de laAlioes. que
la lune est unique, il y a aura autant de reflets que de pots remplis
d’eau dans lesquels la lune se réfléchit.

L’ame est appelépva et I'Esprit Atma. L’ Atmaest

449



Chapitre 8 Questions métaphysiques

unique et lefivas sont multiples. IEsprit est éternel, immortel.
L’ame dure aussi longtemps que dure le mental. Lorsque celui-
ci meurt, la libération de I'ame surviemant que le mental (le
désir) demeure, il 'y a pas de libération pour 'ame. C’est le
désir qui entraine 'ame encore et encore dans de nouveaux corps.

Pouvez-vous nous parler de lalation ente I'ame et
I'Esprit ?

L'ame est la réflexion de I'Esprit dans le miroir du mental. Si le
mental est propre, pur et stable, la réflexion reflete exactement
'Esprit. Sinon, la réflexion est déforméeez-vous déja vu votre
visage dans un miroir déformant'@te est une étincelle du Divin
mais, lorsque I'ame devient esclavensigyalu mental et des
sens, elle semble perdre ses qualités divines et étre prise dans
un piege.

Le caractere essentiel de I'ame

J'aimerais avoir plus d’explications a @pos des sentiments
et des émotions. Je peux les olssemais qui les obsee ?
Qui prononce des mots d’amour au Divin ? Est-il possible
d’aimer sans émotion ou sentiment ?

C’est I'ame qui ressent. Elle ressent a travers le mental. Les
sentiments, émotions, pensées, désirs, choix ou sélections sont
les fonctions du mental. C’est I'ame qui s’adresse a Dieu avec
des mots pleins d’'amauramour est au-dela du mental et ne
change pas, alors que le mental change sans aréour est
considéré comme la nature méme ddrtiaou de Dieu. Il

450



L'ame

s’exprime a travers le mental. Un mental pur et évolué est
linstrument adéquat pour exprimer 'amaamour ne dépend
donc pas du sentiment ou de I'émotion. Si vous n’étes pas
identifié a une émotion divine, cette émotion disparaitra, mais sa
disparition n'implique pas I'amenuisement de votre amour pour
le Divin. Cet amour peut néanmoins s’exprimer par un sentiment
ou une émotion. Le sentiment est plus profond que I'émotion.
Cette derniere ne dure pas alors que le sentiment peut se
prolonger des jours et des jours.

L’ame sent-elle et obsez-t-elle en méme temps ?

Observer ou voir est le caractére essentiel de I'ame. Le sentiment,
le désirle choix sont vécus par I'ame lorsgu’ils sont associés au
mental. Lorsque le mental est totalement purifié, 'ame découvre
sa véritable Nature. Et lorsqu’elle découvre sa véritable Nature,
elle ne peut plus étre esclave du mental. Le mental purifié n'est
alors plus un obstacle, au contraire, il devient pour ainsi dire un
tremplin.

L’ame d’'un éte vivant est considérée comme la réflexion du
véritable Soi. Quel est le réflecteur ?

Le mental est le miroir dans lequel 'Esprit se réflédfous
pouvez, si vous le souhaitez, appeler le mental le réfleeteur
appeler 'ame ojiva la réflexion. C’est juste un exemple, pour
permettre au mental de comprendre quelque peu ce que sont le
jiva et I'Atma.

Dans les/kedas le jiva est appeléviguna,car il semble
plus vivant que son prototypgous pouvez le comprendre si
vous réfléchissez le soleil dans un milcgr réflexion semble plus

451



Chapitre 8 Questions métaphysiques

brillante que la lumiere du soleil. La terre ne refléte pas le soleil,
contrairement a I'eaious ne pouvez voir une réflexion du soleil
dans la terre, parce qu’elle est grossiéeal_étant relativement

plus subtile, vous pouvez y voir sa réflexion. Si vous rendiez la
surface de la terre lisse comme du verre, vous pourriez aussi voir
sa réflexion. Le mental est de la matiére subtile, c’est pourquoi
la réflexion de I'Esprit dans le mental peut étre vue. La ou il existe
un mental, il existe aussi une ame. Lorsque le mental se désintegre,
'ame cesse d’existefl existe autant d’'ames que d’esprits
individuels, alors que I'Esprit est unique.

Dois-je compende que I'ame n’est pas imntelle ?

Lorsque le mental meurt, l'existence phénoménale de 'ame cesse
et cette derniere n’a plus d’existence individuelle. Soit elle se fond
dans I'Etre universel que I'on appelle Dieu, soit elle sort de la
manifestation de I'existence relative et phénoménale, et réalise
sa Nature spirituelle. Elle demeure alors dans son Essence non
duelle, spirituelle et divine appelBeahmanouAbsolu. C’est

ce que I'on appelle la Libération.

La mort et le voyage
apres la mort

« Reéfléchis un instant : si ton corps venait a mourtr (disons
précisément maintenant) ta richesse et tes biens, ta position sociale
et ton pouvorr te seratent-ils d une quelcongue utilité ? Quand tu
auras quitté ce monde, méme tes relations les plus proches ne
pleureront sur toi qu un temps, puis t oublieront totalement. Tu seras

452



La mort et le voyage apres la mort

tout seul, sans personne ni rien de ce monde pour t aider dans ton
voyage vers [ au-deld. »
— Joyaux spirituels

La mort n'est qu'un mythe

La mort n’est qu’'un mythe. Ce qui apparait comme étant la mort
n'est que la séparation de I'ame et du corps physique ; c’est
comme changer de vétementanhe ne meurt pas avec la mort

du corps physique ; elle disparait dansgitidorsque le mental
meurt. Tant que le mental n’est pas mort, 'ame doit renaitre, pour
épuiser les désirs du mental. Le corps physique meurt, mais la
mort du mental peut prendre des milliards d’années.

Oublier la mort n'est pas une solution
Comment dissiper la peur de la mort ?

Guru Nanak a dit : « La mort, que ceux qui vivent dans ce monde
redoutent tant, est pour moi source de joie. » La plupart des gens
deviennent inconscients au moment de leur mort. lis sont tellement
bouleversés et effrayés ! Oublier la mort n’est pas une solution.
Cela aggrave les problémes intérieutminme ne peut accepter
l'idée de la mort parce gu'il y a quelque chose en lui qui ne meurt
jamais. Méme une fourmi est effrayée par la mort. Un insecte
vivant dans des détritus a peur de la mort. Le raisonnement ne
peut résoudre aucun probleme a lui tout seul. Raisonner releve
des couches superficielles du mental. Les racines de tous les
problémes mentaux résident dans les profondeurs du
subconscient.

453



Chapitre 8 Questions métaphysiques

On doit accepter ce qui est inévitable

Mon esprit est sansepos ! Depuis la morde mon fils, je
suis pofondément bouleversé et je msgens aucune paix.
Swamiji, s’il vous plait, apenez-moi comment obtenir la
paix !

Qu’est-ce qui provoque cette agitation en vous ? Pleurer sur votre
fils ne le fera pas revenku lieu de pleureipriez pour son ame.
Priez aussi le Seigneur pour gu’ll vous donne la force de
supporter cette épreuve. Personne ne peut arréter la mort. Les
rois meurent, les mendiants meurent, les prophetes qui ont sauve
des vies meurent également. Il n’existe aucune famille dans ce
monde qui n'ait perdu I'un de ses membvesis devriez réfléchir

a ces faits. On doit accepter ce qui est inévitable. Si votre fils
est actuellement dans une meilleure situation ou un meilleur endroit
gue lorsqu'il était avec vous, continuerez-vous a pleurer ? La mort
n'est qu'un changement. Peut-il y avoir évolution sans
changement ? La mort n’est pas aussi terrible que les gens le
croient.

« Je quitte ce corps avant que ce corps ne me quitte »

Est-il juste de se suicidepar exemple dans le cas d'une
grande souffrance ? Quel est I'impact d’'une telle décision sur
le progrés spirituel ?

Lorsque votre corps et votre mental ne sont plus d’aucune utilité
pour vous et pour la société, quelle utilité y a-t-il a les conserver ?
Le grand saint et disciple de Mahatma Ganfimbbhaji quitta

son corps intentionnellement : « Je quitte ce corps avant que ce
corps ne me quitte. »

454



La mort et le voyage apres la mort

Dans le jainisme, de nombrgains munislorsqu’ils sont
devenus trés vieux, arrétent de manger et quittent leur corps.
Dans certaines régions de I'lnde, selon une coutume religieuse,
lorsqu’'un homme devient tres vieux et n’a plus la capacité de
suivre unesadhanail s’en va dans la jungle sur la rive du Gange ;

13, il s'arréte de manget ne boit plus que I'eau du Gange tant
gu'’il peut encore aller la chercher et, finalement, il quitte son
corps.Vous ne pouvez appeler cela un suicide. De tels cas sont
tres rares. Sinon, aucun homme ne veut md&me un patient
atteint du cancer ne veut pas mautiveut poursuivre son
traitement afin de pouvoir vivre.

D’un autre point de vue, si une personne devient impotente,
sa maladie peut amener son entourage a vivre de nombreuses
expériences. La vie de cette personne n’est donc pas inutile, elle
peut avoir du sens. Rien de ce qui arrive dans ce monde n’est
dépourvu de sens.

Dans le cas d’'une maladie incurable, est-ce que les nasmbr
de la famille du patient ont autorité pour décider si
I'assistance médicale doit lui &enlevée ?

Les enfants ne devraient jamais prendre de telles décisions pour
leurs parents lorsque ces derniers sont sur leur lit de mort. Ce
serait faire preuve d'ingratitude. Ils devraient toujours servir leurs
parents avec beaucoup d’amour et de dévouement, jusqu’a ce
gu’ils rendent leur dernier souffle.

Si les lois de I'Etat stipulent que I'on ne devrait plusrahe

soin de patients en phase terminale au bout d’'une certaine
période, quel devrait alors &te rdle de la famille ?

Aucun pays ne peut vous imposer une telle attitude dans ce type

455



Chapitre 8 Questions métaphysiques

de situation. Cela serait une violation des droits fondamentaux
de la personne’Etat ne peut appliquer une telle loi que si la
famille est d’'accord. Le désir de vivre est le désir le plus profond
chez tout un chacun. Lorsqu’une personne se suicide, c’'est
uniquement sous l'impulsion d’'un accés émotionnel. Cela ne
correspond pas au désir naturel et profond de I'étre humain.

Alexandre le Grand et le sage ermite

Alexandre le Grand entendit parler d’'un sage ermite vivant dans
la forét. Il alla le voir accompagné de ses ministres et d’'une
nombreuse escorte. C’était I'hiveporsqu’Alexandre atteignit la
hutte de I'ermite, il vit que le sage, qui ne portait qu’un simple
pagne, était allongé et se reposait au soleil a I'extéh&tait
absorbé en méditatioAlexandre s’approcha et se tint pres de
lui, mais le sage ne lui accorda pas méme un rejaschndre,
qui était le roi de I'Inde a I'époque, voyant qu’il ne recevait pas
les honneurs qui lui étaient dus en tant que roi en ressentit de la
colere Au bout de quelgues minutes, le sage le regarda.

Alexandre lui dit : « Sais-tu que je s@llexandre le Grand,
le roi actuel de I'lnde ? »

Le sage répliqua : «ules roi et apres ? Je n'ai besoin de
rien venant de toi. Pourquoi es-tu venu ici ? »

Alexandre se sentit insulté et, de plus en plus furieux,
répondit : « N'as-tu pas peur de moi ? »

Le sage le regarda et lui demanda : « Es-tu un homme bon
ou mauvais ? »

Alexandre répondit : « Je suis une noble et bonne
personne. »

Le sage : « Pourquoi devrais-je avoir peur d’'une noble et
bonne personne ? »

456



La mort et le voyage apres la mort

Alexandre fut satisfait de cette réponse et ditu {eBais,
je suis roi.Tu peux me demander n'importe quoi et je te le
donnerai : tréspjoyaux, palais, serviteurs et terres. Quoi que tu
me cemandes, je peux te le donrder suis heureux d’avoir recu
une réponse aussi sage. »

Le sage sourit et dit : « Je ne veux rien. S'il te plait, va-t-
en et écarte-toi de la, car ton ombre me cache le soleil. »

Alexandre s’assombrit de nouveau et dit : « Ne sais-tu pas
gue je suis roi Pa vie et ta mort sont entre mes mains. Si je le
Veux, je peux te faire tuer a l'instant méme. »

Le sage sourit de nouveau et ditTacpropre vie et ta
mort ne sont méme pas entre tes mains et il semble que tu n'as
plus beaucoup d’années a vivfe.n'atteindras pas ton pays
lorsque tu décideras d'y retourner

« Sois prét a mourtr a chaque tnstant, alors tu godteras la vrate saveur
de la vie. »

— Joyaux spirituels

Votre derniére pensée déterminera la qualité de voér
prochaine naissance

Swamiji pose cette question aux personnes assisedssalgr

lui :

Que ferez-vous si vous apprenez que vous allez mourir ce soir ?
Nous devrions vivre en pensant que nous pouvons mourir a tout
instant. Nous devrions toujours étre préparés a mdwaus

est tres difficile de penser que vous allez mourir aujourd’hui, a
moins d’avoir une sérieuse attaque cardiaque. Cela signifie que

457



Chapitre 8 Questions métaphysiques

vous ferez de votre mieux pour vous sauver de la mort. Comment
pouvez-vous savoir que vous serez encore en vie I'année
prochaine ? La vie n’est qu'une bulle qui peut éclater a tout
instant. Il n'y a en elle aucune garantie, aucune sécurité ou
certitude. La mort peut survenir indépendamment de 'age, de
I'état de santé, du pouvoitu statut ou de la position sociale
d’'une personne. Ne pensez pas que vous ne mourrez que lorsque
vous serez vieux. Méme un enfant peut mourir !

Que ferez-vous si vous apprenez que vous allez mourir ce
soir 2Vous ne pouvez dire ce que vous ferez. Lorsque vous savez
gue vous étes en train de mawrous n’'étes pas libre d’agir ou
de penseNotre derniére pensée déterminera la qualité de votre
prochaine naissance mais, a ce moment-la, votre action ou votre
pensée est déterminée par ce que vous avez fait ou pensé durant
toute votre vie. Si vous ne pouvez demeurer conscient durant la
méditation dans votre état normal, comment pourrez-vous
demeurer conscient au moment de la mort, qui est un moment
tres critique ?

Je suis vieux et je n'ai aucun dédRuis-je espé@r étre
concentré sur Dieu au moment de mourir ?

Sivos centres d’intérét dans la vie changent parce que vous y
étes contraint par la maladie ou la vieillesse, ce n’est pas un

véritable changement. Lorsque vous dites que vous n‘avez aucun
désir, ce n’est pas vrai. Les désirs ont pénétré dans le

subconscient, parce que vous n‘avez pu les satisfaire. Ce n’est
gu’une mise en veille, le serpent du désir s’est caché sous terre.
Si vous vous retrouvez jeune et en bonne santé, vous aurez les
mémes intéréts que ceux que vous aviez alors. Si, dans sa

458



La mort et le voyage apres la mort

vieillesse, une personne de quatre-vingt-quinze ans se sent
intéressée par le célibat, cet intérét est-il réel ? Ce n'est pas le
vrai célibat, ce n'est que de I'puissance. Peut-il y avoir un deésir
sans une attraction ? Le désir se développe, tout comme les
habitudes. Elles ne se forment pas en un seuljeworps peut
facilement étre satisfait, mais pas le mental. Le mental a une
existence séparée du corps. Si le mental n’était pas différent du
corps, Vous ne renaitriez pas apres la mort de votre corps.

Ce que I'on considére comme étant le dernier moment

Que se passe-t-il si la mort survient pendant I'état de sommeil
profond ?

Alors, ce n’est pas votre dernier moment. C’est le dernier
moment conscient qui est considéré comme étant le dernier
moment. C’est pourquoi il est recommandé de vous souvenir &
chaque instant du Divin, car vous ne savez pas quand ce dernier
instant arrivera.

Une personne mourante n’a aucun contréle sur ses pensées

Comment peut-on donner une assistance spirituelle ou
psychologique a une personne mourante ou qui va bientot
mourir ?

Il est trés difficile pour une personne mourante de suivre les
conseils d'un psychologue ou d'un moine au moment de la mort,
a moins que le mourant n’ait dédié sa vie a la recherche de la
Vérité.

Voici I'histoire d’'un marchand de tissu. Il passa toute sa

459



Chapitre 8 Questions métaphysiques

vie a acheter et a vendre du tiskme pensait jamais a ce qui
lui adviendrait aprés la mort. Il avait oublié la mort et avait passé
toute sa vie totalement absorbé par son commerce detissu.
moment de mourjril devint & moitié inconscient. Ses fils
amenerent upanditaji pour réciter prés de lui les saintes
écritures et pour le guiddre panditajil'exhorta a se souvenir
du nom de Dieu en disant : « Ram, Ram, Ram. » Mais, dans son
état semi-conscient, 'homme ne pouvait prononcer que : « Prends
ce tissu au prix de dix roupies le metre si tu ne veux pas le prendre
pour douze roupies. » Il ne répétait que cela !

Comment pourriez-vous le guider en un tel moment ? Il ne
vous écoute pas. Il est plongé dans son subconscient et se
souvient de la maniére dont il a passé sa vie.

Le dernier moment avant la mort est déterminé par la fagon
dont vous avez passé votre vie

Comment méditer sur la mort ?

Avez-vous déja vu quelqu’un en train de moationgé sur son

lit, incapable de bouggrrenant des médicaments, ressentant de
la douleuyayant peur d’étre séparé de ceux a qui il est attaché,
redoutant I'inconnu a venincertain de ce qui va se paseér. ?
Visualisez-vous dans ce méme état. Si vous étes capable de le
faire, vous ressentirez forcément un choc psychiyaaes
ressentirez que votre vie actuelle n’a pas de sens, qu’elle est sur
le point de se terminer par la mort. Cela changera vos pensées
concernant la vie. Cette pratique est trés répandue dans le
bouddhisme. Quelle est I'utilité de voir tant de personnes mourir
si cela n'induit pas en vous un esprit de détachement ? Ne pensez-

460



La mort et le voyage apres la mort

VOUS pas que vous mourrez également et que vous pouvez
terminer vos jours de la méme maniére ? Est-ce que vous y
pensez continuellement ? Supposez que vous sachiez avec
certitude que vous allez mourir cet aprés-midi & 16 h. A quoi
penserez-vous ? Que ferez-vous ?

Je ne ferai rien.

Réfléchissez simplement et dites-moi : si, dans votre état normal,
VOus ne pouvez demeurer sans rien faire, comment serez-vous
capable de ne rien faire si vous apprenez que vous allez mourir ?
Vous ne faites que ce que vous étes capable de/airevous
asseyez en méditation et prenez la résolution que vous ne ferez
rien. Et vous serez en train de penser encore et encore. Si vous
n'avez pas de contrble sur vos pensées lorsque vous étes en vie,
comment serez-vous capable de les contréler lorsque vous serez
sur le point de mourir ? Pensez-vous que ne rien faire est si facile ?
Vous avez ditimmédiatement : « Je ne ferai ridwjourd’hui,

en étant vivant, vous avez la capacité de choisir ce que vous
devriez penser ou ce que vous ne devriez pas penssoment

de la mort, vous perdez cette capacité de chaisie moment-

Ia, seules les pensées d’actions qui ont laissé une trés profonde
impression dans votre esprit durant votre vie prennent le controle
de votre mental. Durant votre vie, vous avez joué toutes vos
cartes excepté une seule, qui vous reste au moment de la mort.
Vous n'avez aucun choix a ce moment-1a, si ce n'est de jouer
votre derniere cart&/ous n'avez pas d’autre possibilité. Le
dernier moment avant la mort est totalement déterminé par la
facon dont vous avez passé veie

461



Chapitre 8 Questions métaphysiques

Au moment de la mort, I'impression la plus profonde de
votre vie vous revient a 'esprit

Sivous considérez la mort comme un ennemi, soyez prét a lui
faire face. Si vous la prenez pour une amie, soyez préparé a
l'accueillir. Mais, en aucun cas, n‘oubliez la mddus ne pouvez
I'arréter, elle viendra t6t ou tard. Elle peut survenir a n'importe
guel moment. Si vous n’étes pas préparé a rencontrer la mort,
Vous ressentirez un grand trouble.

\Vous ne m’avez pas dit comment me préparla mot.

Si vous voulez étre dans un état d’esprit particulier au moment
de la mort, vous devez étre capable d’entrer a volonté dans cet
état a n'importe quel momeAiors seulement, vous pouvez étre
assuré gu’au moment de la mort vous serez a méme d’entrer dans
cet état. Pouvez-vous, maintenant, entrer dans cet état ? Sinon,
vous devez pratiquer continuellement afin d'y entrer a volonté.

Au moment de la mort, votre pensée et votre volonté ne
sont pas libres, elles sont déterminées par la fagon dont vous avez
vécu, et lI'impression la plus profonde que votre esprit a
enregistrée durant votre vie viennent a la surface de votre mental
et I'accaparent. 'lexemple suivant vous permettra de le
comprendre : au cours de la journée, vous rencontrez de
nombreuses personnes, vous étes occupé par de nombreuses
activités et votre mental regoit de nombreuses impressions.
Supposez que, ce jour-la, vous vous soyiez querellé avec
guelqu’un et que vous ayez été profondément blessé par cette
personne. Le sqilorsque vous étes sur le point de vous
endormir c’est I'impression laissée par cette querelle (qui était
I'impression la plus profonde enregistrée par votre esprit ce jour-

462



La mort et le voyage apres la mort

1&) qui sugira en premieAu moment de vous endorminalgré
VOUS, Vous vous souviendrez de cet incident.

Comment pouvons-nous empécher les vieillessisspns de
remonter a la surface ?

Au moment de la mort, le résultat de toutes les impressions
obtenues durant votre vie vient au premier plan ; votre mental
est automatiguement occupé a penser en fonction de ce résultat
lorsque vous rendez votre dernier souffle. C’est pourquoi il nous
est conseillé de pratiqyexvec un profond intérét, le souvenir

de Dieu et le sentiment de Sa présence durant notre vie.

Mais cetains meuent en état de coma. Que se passe-t-il pour
eux ?

Durant le coma, la surface de votre mental ou le mental conscient,
le mental « extérieur », cesse de fonctiarfBepposez que vous
entriez dans un état de coma au moment de votre mort. Comment
pourrez-vous faire de votre mieux ? C’est maintenant le moment
de faire de votre mieux. Lorsque vous vous asseyez en
meéditation, pouvez-vous contrbler votre mental ? Sinon, comment
le contrdlerez-vous au moment de la mort ?

« La vie humaine est un test en matiere de spiritualite. Seuls ceux
qui restent toujours déterminés, vigilants et qui s adonnent d
[introspection passent ce test avec succes. »

— Joyaux spirituels

463



Chapitre 8 Questions métaphysiques

Les derniers mots de Gandhi ji

Lorsque Gandhi ji fut abattu, Bernard Shaw commenta : « Dans
ce monde, il est trop dangereux d’étre bon comme Gandhi ji. »
Gandbhi ji ne permit jamais au gouvernement de le protéger avec
des gardes du corps, méme pendant ses conférences publiques.
De nombreuses personnes avaient avec lui des différends
politiques. Lorsqu’il tomba aprées avoir recu une balle dans la
poitrine, ses derniers mots furent : « O Ram. » Il se souvint de
Dieu a son dernier instantétat d’esprit d’'une personne au
dernier instant avant sa mort est le résultat de ce que la personne
a fait durant sa vie entiére.

Une priere pour étre absorbé en Dieu au moment de la mort

Cette priére a été composée parishi et figure dans une sainte
écriture :

« O Seigneyije ne sais quel sera I'état de mon corps et
de mon esprit au moment de la mort. Il se peut qu'a ce moment-
la, mon corps étant affaibli, je sois incapable de dire quoi que
ce soit ou d&/ous prier JeVous prie donc, ici et maintenant,
encore et encore, pour gu'au moment de la mort, mon esprit soit
absorbé eous et enVous seul, et qu’il ne soit nulle part
ailleurs. » Ce ne sont peut-étre pas les mots exacts, mais c’est
le sens exact de la priere.

Comment aider I'ame d’'une personne mourante

Au moment de sa mort, peut-on aider une personne dont la
vie est orientée vers la spiritualité ?

464



La mort et le voyage apres la mort

La mere de Ramana Maharshi vint vivre aasimam Elle prit

en charge la vaisselle des dévots et des visiteurs qui venaient a
I'ashramet y prenaient leurs repas. Elle les servait avec amour
et dévotion. Elle mourut adshramAlors qu’elle était en train

de mouriy Ramana Maharshi posa sa main sur son.coeur
Quelqu’un lui demanda plus tard : « Pourquoi avez-vous fait
cela ? » Il répondit : « Elle a servi les dévotsahfampendant

de nombreuses années avec amour et humilité. Son cceur a été
purifié. Elle n'avait plus aucun désir pour le monde dans son esprit
conscientAu moment de sa mort, en posant ma main sur son
coeurje me suis assuré, grace a mon pouvoir spirituel, qu’aucun
désir ou pensée du monde n’émergerait depuis les profondeurs
de son subconscient. Son @me a été libérée, elle ne reviendra
plus dans ce monde. »

Certaines suggestions positives peuvent étre données a
'ame d’'une personne mourante. Cela peut se faire grace a
certaingmantrasparticuliers ou par un moine qui a le pouvoir
de communiquer avec 'ame d’'une personne mourante. La priere
d’un dévot peut aussi aider I'ame d’une personne mourante, y
compris apres la mort de cette personne.

Ma grand-mee de quate-vingt-onze ans s’appche peu a
peu de la mdr Je suis mon coeur pour essayer de la pepar
a la mot et elle m'écoute. Que me conseillez-vous de fair
avant qu’elle ne meer au moment de la ntagt apres ?

Dites a votre grand-mere de se souvenir de Dieu. Si elle a foi en
Jésus, mettez une photo de Jésus prés de son lit afin qu’elle puisse
la voir en permanence. Dites-lui de pN&us pouvez lui donner

465



Chapitre 8 Questions métaphysiques

une priere écrite qu’elle peut lire et récitasez-lui les saintes
écritures, toutes les écritures saintes dans lesquelles elle a foi.
Vous pouvez également lui dire que la mort n’est qu’un
changement de forme et de lieu, mais que I'Esprit ne meurt jamais.
Au moment de la mort, lorsqu’elle sera dans le coma, vous
pourrez vous adresser a son ame et lui donner des suggestions
positives telles que celles qui sont consignées damnaéedes
morts tibétain. Aprés sa mort, vous devriez prier le Seigneur
pour gu’ll donne la paix a son ame et gu’ll la guide durant son
séjour dans les autres mondes. Je prie le Seigneur de lui donner
la paix.

Lorsque I'ame quitte le corps

Jai lu qu'il existe de nomleux plans d’existence ou I'on peut
entrer apres avoir quitté son corps. Est-ce exact ?

Oui, il existe de nombreux plans d’existence, mais tous ces plans
appartiennent a la manifestation. Un plan correspond a un niveau
particulier d’état du mental. Lorsque I'ame quitte le corps, elle
va dans le plan qui correspond a I'état de son mental au moment
de la mortVous savez que le systeme de I'univers correspond
exactement a notre propre systentindlvidu est le microcosme.
L’homme est fait & 'image de Dieu. Si vous pouviez connaitre le
microcosme, VOUS pourriez aussi connaitre le macrocosme.

Etes-vous le corps ?

La vie et la marsont-elles réellement difiémtes ? Ces deux

466



La mort et le voyage apres la mort

mots ne désignent-ils pas un méme concept, celui de
transformation ?

Au contraire de la mort, la vie ne peut étre définie. La vie et la
mort ne sont pas la méme chose. La naissance et la mort sont
interdépendantes, elles sont comme les deux faces d’'une méme
piece. La naissance et la mort se suivent 'une l'autre. Oui, 'ame
subit une évolution. Lorsque le mental girignaquittent le corps

avec 'ame, le corps physique se désintegre. Les cellules du corps
meurent égalementame a une existence phénomeénale et cesse
d’exister lorsque le mental meurt. Lorsque le corps meurt, le
mental ne meurt pas, 'ame non plu&rhe quitte le corps
lorsque survient la mort.

Apres la mort, 'ame a-t-elle une idée de ce qu’elle était ?

Qui parle en vous ? Qui questionne ? Qui voit ? Qui réagit ? Etes-
vous le corps ? Lorsque la mort survient, pourquoi ne pouvez-
vous pas entendre, parler ou voir ? Je pense gu’il n’est pas besoin
de beaucoup d’intelligence pour comprendre que ce que vous
appelez « je » est différent du corps.

Lien aprés la mort

Apres la mot, cettains liens qui nousatient a ceux que nous
avons aimeés subsistent-ils, par exemple dans le corps subtil ?

La mort signifie que le corps subtil se sépare du corps physique.

Lorsque I'ame quitte le corps physique, emmenant avec elle le
corps subtil, le corps physique se désintégre. La mort est aussi

467



Chapitre 8 Questions métaphysiques

importante que la vie. Pouvez-vous imaginer I'état de ce monde
si personne ne mourait ? Les liens conscients existent tant que
'&me n’a pas pris un autre corps physique. Quel lien avez-vous
avec vos arriéere-grands-parents, qui sont décédés il y a
longtemps ¥ous ne vous souvenez pas de vos vies passees.
Donc, comment un lien pourrait-il exister ? Méme si ce lien existe,
comme vous n’en étes pas conscient, c’est sans impokanse.
créez de nouveaux liens apres avoir pris un nouveau corps et
vous oubliez votre passé. Cela est nécessaire pour votre
évolution. Le changement est nécessaire pour 'évolution de I'ame.

Est-il possible de communiquer avec des personnes défuntes ?

Si vous pouvez entrer dans I'état intérieur correspondant au
monde dans lequel 'ame défunte se trouve, vous pouvez entrer
en contact avec cette ariveus pouvez échanger avec les étres
d’autres mondes, a condition de pouvoir communigquer avec eux.

Avez-vous eu de telles expériences et pouvez-vous nous les
décrire ?

Il vaut mieux communiquer avec votre véritable Soi. C'est la
Réalisation de votre Etre véritable qui vous satisfait et vous
comble.Tout autre désir est une digression sur le chemin de la
Veérité.

Le voyage de I'ame apres la mort

Que se passe-t-il pour I'ame aprés la mort ?
Le voyage de 'ame aprés la mort dépendckdesiag(actions)

468



La mort et le voyage apres la mort

ainsi que de I'état mental de la personne au moment de la mort.
Il est différent d’un individu a l'autre. Il n’existe pas de regle fixée
pour la destination de 'ame défunte. Il existe trois voies a travers
lesquelles 'ame peut voyageine voie conduit vers thandra

loka, une autre vers ksurya lokaLa troisieme conduit vers la
terre A partir de la terre, I'ame se développe sous une forme
végeétale qui est mangée par les animaux, avec pour conseguence
gue I'ame entre dans le monde animal.

L'ame des personnes qui ont réalisé leur véritable Nature
ne va nulle part. Elle se fond dans le Divin dés qu’elle quitte le
corps. Méme durant sa vie, elle jouit de fagon continuelle de la
communion avec le Divin.

En général, 'ame défunte, qui s’est libérée du corps, est
présente prés du corps sous une forme invisible pendant treize
jours, du fait de son attachement au corps. C’est pourquoi les
Indiens détruisent le corps des que possible, pour que I'ame
puisse continuer son voyage vers l'au-dela. Si vous enterrez le
corps, le corps n'est pas détruit aussitét dans la tombe. C'est
pourquoi il y a de nombreux fantdmes dans les cimetiéres. Des
pratiquants du tantrisme exécutent certaines pratiques dans les
cimetieres ou sur les lieux de crémation afin de diriger les ames
défuntes. La famille et les amis de I'ame défunte devraient prier
et chanter le saint Nom de Dieu afin que I'ame, présente pres
du corps, puisse I'entendre et se souvenir également du Divin.
Cela lui procure la paix.

Ou les saits vont-il apres avoir quitté leur corps ?

Tous les grands saints qui sont partis de ce monde ont leur
propreloka. Chaqueloka représente un état particulier de
conscience.

469



Chapitre 8 Questions métaphysiques

Aprés la mort, ce ne sont pas vos conceptions mais vos
attachements qui vous ameénent quelque part

Votrelshtaest la déité personnelle que vous addsbiasignifie
littéralement « celui que vous aspirez a atteindre » ou « celui avec
lequel vous aspirez a devenir un ». Ceux qui adorent un Dieu
personnel ou uAvatarvont dans le monde de ce Dieu S'ils ont
atteint un stade trés élevé et ne possedent aucun autre désir que
celui de voir leutshta.

Ceux qui ne possédent pas de Dieu personnel et ne rendent
pas un culte particuligmais qui ont atteint un stade tres avance,
qui ont quitté tous les attachements pour le monde et n'ont pas
encore atteint la Réalisation directe du Divin ou de I'’Absolu vont
dans lesurya lokaDepuis ce monde, ils sont conduits vers le
monde ddBrahma le Créateyret, finalement, lorsqugrahma
se fond dans le Supréme &arabrahman ils se fondent
également danRarabrahman qui est intemporel, éternel,
Existence consciente, et ils atteignent la Libération. Chaque déité
personnelle okvatar posséde son propre monde. lIs ne sont
pas visibles par les organes des sens, mais ils le sont par
linstrument psychique.

Sivous étes mdshta ou irai-je lorsque je mourrai ?

C’est trés simple. Si je suietrelshtaet que je suis encore
dans ce corps lorsque vous mourrez, si vous n'avez d'autre désir
qued’étre avec moi, alors vous viendrez a moi ou que je sois,
peut étre a Sadhana Kendra si je suis encore la. Ce ne sont pas
VOS conceptions, ce sont vos attachements qui vous amenent
guelque part, et cela s’applique a tous les plans.

470



La mort et le voyage apres la mort

Généralement les étres humains ne renaissent pas dans des
formes de vie inférieures

Il existe 8,4 millions d’espéces dans l'univers, dont la forme
humaine. Ma question est la suivante : si 'ame darenir
dans une forme humaine, doit-elle passer d’'dooar ces
millions d’espéces ?

Ne vous inquiétez pas ! Une fois que vous avez atteint le stade
de la conscience mentale et avez adopté une forme humaine, vous
n’avez pas besoin de revenir dans des formes inférieures, a moins
d’étre dominé par une tendance animale qui ne peut étre éliminée
gue dans un corps animal. lesmasproduisent lesanskaras

et c’est en fonction de ces dernigue 'ame prend naissance
dans un corps particuljafin d’épuiser cesanskarasSi 'ame

d’un étre humain vit comme un animal et est dominée par des
tendances animales, elle peut prendre a nouveau naissance dans
un corps animal.’Bme humaine n’a pas a passancore et
encore, par ces 8,4 millions de formes vivantes. Elle peut aller
dans un corps animal particulier si elle est habitée par les instincts
de cet animal.

Communiquer avec les défunts

Apres la mort, pendant combien de temps pouvons-nous
communiquer avec les défunts ?

Il n’existe pas de regle quant au temps que cela nécessite pour

gue I'ame d’'un défunt prenne un nouveau corps physique. Cela
varie d’'une personne a l'autre. De plus, le temps est relatif : ce

471



Chapitre 8 Questions métaphysiques

qui, pour vous, peut représenter un millier d’années, peut ne
représenter que dix jours pour I'ame d’un défunt.

Confirmez-vous que nous pouvons @n&n contact avec
I’ame d’'un défunt ?

Sivous pouvez entrer en contact avec Dieu, pourquoi pas avec
I'ame d’un défunt ? Il est possible pour quelqu’un de parler et
de communiquer avec les ames de personnes décédees. La
communication est psychique et la voix entendue I'est également ;
habituellement, c’est la voix de ces personnes avec lesquelles
VOUS conversez ou que vous écoutez. Je pense gu'il est plus facile
d’entrer en contact avec I'ame d’un défunt qu'avec Dieu.

Il est dit que nous devrions éviter de perturber 'ame d’un
défunt.

Elle est perturbée si vous pleurez sur elle. Pourquoi devrait-elle
étre perturbée si vous lui offrez des douceurs ?

Est-ce que les entités présentes autour de nous sont nourries
par nos émotions ?

Ce somndes ames désincarnées, mais elles possedent les mémes
désirs, émotions, préférences et aversions que les hohuues.
comme chaque étre humain posséde différents états et diverses
tendances mentales, ces ames sont de plusieurs types.

Comment ces entités se nourrissent-elles ?

Elles nourrissent leur corps astral avec de la nourriture astrale.
Comme elles n'ont pas de corps physique, elles n'ont pas besoin
de nourriture physique.

472



La mort et le voyage apres la mort

« Fantdme » signifie « une ame qui a peur de la lumiére »

Aux informations de ce matin, a la BBC, il a été question d’'un
fantbme vivant dans une des universités d’Oxford. Il y avait une
interview de deux personnes qui ont rencontré ce fantdéme durant
le mois de novembre 1997. Ces deux hommes sont tres cultivés,
ce sont peut-étre des professeurs de cette université. lls ont
raconté leurs expériences et ont affirmé : « Nous ne pouvons nous
empécher de croire ce que nous avons expérimenté. Nous ne
pouvons pas dire, aprés cette expérience, que les fantbmes
n’existent pas. »

Avez-vous déja vu un fantdme ? Les gens vivant dans les
villes sont plus malveillants que les fantomeadsi les fantdmes
ont-ils peur d’eux et se sentent-ils mieux dans les villages. Un
homme a plus peur des fantdmes dans une piece obscure que
dans une piece ou il y a de la lumiere. Pourquoi en est-il ainsi ?
« Fantdme » veut dire « une @me qui a peur de la lumiere ». Ces
ames qui préférent vivre dans 'obscurité deviennent des fantbmes
aprés leur mort. Il existe certamantragpermettant de les aider
La priere pour les ames défuntes les agkiement.

« Amis | Gardez-vous toujours présent a [esprit le fait qu'un jour
viendra ou vous serez séparés des objets et des proches qui vous
sont les plus chers ? Avez-vous toujours conscience que cette
séparation peut surventy n'importe quel jour, d n'importe quel
moment ? S'1l en est ainsi, soyez assurés que le spectre de
Lattachement aux choses terrestres ne pourra vous terrasser et que
nulle pensée ne pourra vous torturer lorsque vous serez sur le point
de quitter ce monde. »

— Joyaux spirituels

473



Chapitre 8 Questions métaphysiques

La volonté de Dieu

Volonté de Dieu et volonté personnelle
Comment connait-on la volonté de Dieu ?

Qu’est-ce que la volonté de Dieu ? Comment la connaitrez-vous
si vous ne connaissez pas Dieu ? Connaissez-vous Dieu ? La
volonté de Dieu ne peut étre connue gue lorsque notre esprit est
plein d’amour pour Dieu et lorsque notre propre volonté est
inactive. La volonté de Dieu peut étre connue lorsque la volonté
de I'ego est absente et lorsque le mental n’est pas préoccupé
mais vigilant. Le chercheur devrait abandonner sa propre volonté.

Abandonner sa propre volonté est la chose la plus di€ile
qui soit

Mon sentiment est que je suis une cellule du corps de Dieu
et que tout arrive selon le plan élaboré par Dieu. Swamiji,
pouvez-vous commenter cetidlexion ?

Croyez-vous cela juste pour vous-méme ou croyez-vous que les
autres sont également dans la méme situation ? Si vous n’étes
pas celui qui agit, alors X n’est pas non plus celui quiagion

plus, et ainsi de suitéous sentez-vousfehsé lorsque quelqu’un
vous gifle ? Comment réagiriez-vous si X jetait votre passeport
dans le canal ? Si ce n’est pas elle qui agit, pourquoi devriez-
vous vous sentir offensé ? Bien, si vous pouvez étre établi dans
cet état et demeurer toujours imperturbable en toute situation,
alors personne ne viendra mettre en cause votre croyance et

474



La volonté de Dieu

votre conviction. Mais, généralement, on voit des gens justifier
leurs actions par cette idée et étre cependant perturbés si
guelgu’un agit ou si quelque chose arrive qui va a I'encontre de
leur volonté Abandonner sa propre volonté est la chose la plus
difficile qui soit. Lorsque vous dites : « la volonté de Dieu », vous
acceptez implicitement qu'il existe aussi une volonté qui vous est
propre Votre volonté est-elle la volonté de Dieu ou en est-elle
séparée ? D’ou vient la volonté non satisfaite ? De qui est-ce la
volonté ? Si votre volonté n'a pas été réalisée ou satisfaite, vous
ne pouvez pas dire que c’est la volonté de Dieu ; et si ce n’est
pas la volonté de Dieu, alors qu’en est-il ? Si votre
compréhension est fausse, est-ce la volonté de Dieu ? Et si vous
faites deux poids deux mesures, vous direz que c’est la volonté
de Dieu. Si quelqu’un essaye de vous voler votre porte-monnaie
et que vous ne le laissez pas faire, qu’est-ce que cela signifie ?
Comment connaissez-vous la volonté de Dieu ? Est-ce la volonté
de Dieu que vous soyiez dans la confusion ? Si quelgu’un vous
blesse, vous devriez également prendre cela comme étant la
volonté de Dieu. Dieu vous a créé non évelllérs pourquoi
voudriez-vous étre éveillé ? Il vous rend d’abord ignorant, puis

Il vous donne I'aspiration de vous libérer de cette ignorance.
Quelle sorte de Dieu est-ce la ? Je n'ai aucune objection a ce
gue vous croyiez que tout arrive par la volonté de Dieu. Croyez-
le, mais ne faites pas deux poids deux mesures.

Dieu ne vous imposera pas la liberté, car cela deviendrait
un asservissement

Comment pouvons-nous @tslrs que nous suivons la
volonté de Dieu et non nos désirs ?

475



Chapitre 8 Questions métaphysiques

C’est seulement lorsque votre mental est silencieux et libre de
désirs que la volonté de Dieu ceuvre librement en vous.
Finalement, la volonté propre doit étre compléetement
abandonné&u debut, la volonté personnelle doit étre dirigée
vers le DivinVous devez réconcilier toutes les composantes de
votre personnalité. Il n’y a pas d’autre moyen pour parvenir a
I’harmonie. Si une charrette est tirée en tous sens, que pensez-
vous gu'il se passeAoir des dificultés pour faire un choix est

un probléme courant. C’est ce probleme qui disperse le mental
et le rend tendu. Si vous justifiez vos faiblesses ou si vous en
étes fiey personne ne peut vous en libgpars méme Dieu. Si
vous ne voulez pas étre libre, Dieu ne vous imposera pas la liberté.
Une liberté imposée se transforme en asservissement.

La justice est la grace de Dieu limitée par les actions des
personnes

La volonté de Dieu ceuvre a deux niveaux. Elle ceuvre dans la
vie des gens qui se considérent comme les auteurs de leurs actes,
leur rendant justice en fonction de lekasmas; et elle ceuvre

en tant que pure grace dans la vie de ceux qui ont abandonné
leur ego et I'idée d’étre ceux qui agiss&faiLis pouvez dire que

la justice est la grace de Dieu limitée par I'action des personnes.
La justice et la grace ne sont pas opposées.

476



La volonté de Dieu

La liberté

Dieu est Liberté absolue et la Liberté est la Nature
essentielle de I'hnomme

\Vous avez écrit : «’&lément de libdé ne peut jamais &tr
nul ; méme dans un atome de matjél existe une céaine
liberté. » Est-ce la manifestation du Divin en nous ?

Cette liberté est la preuve de la présence du Divin en chaque
chose et en chaque personne. Le degré de cette liberté est
proportionnel a la manifestation du Divin dans cette chose ou cette
personne spéecifique. Chez I'étre libéré ou chez Dieu, cette liberté
est completement manifeste ; chez les autres personnes, elle
demeure sous une forme potentielle.

Qu’est-ce que cette liberté ?

La Liberté est la Nature essentielle de ’lhomme. Mais combien
de personnes ressentent ou réalisent qu’elles sont liboese?
personne ressent ses propres limitations dans chaque domaine :
familial, social et politiqué/ous avez voulu venir ici et vous étes
venu ici. Peut-étre une autre personne souhaite-t-elle venir ici,
sans le pouvaikous pouvez également vouloir obteair faire,

ou connaitre quelque chose, mais ne pas en étre capable.

Vous demandez : « Comment se fait-il que nous, étres
humains, ne soyions pas libres ? » Je vous pose alors la question :
« Comment un étre humain devient-il libreTout le monde veut
étre heureux, mais combien de personnes le sont réellement ?

477



Chapitre 8 Questions métaphysiques

Tout le monde désire une chose ou une autre : étre en bonne

santé, étre riche, étre une personne respectée, etc. Cela ne
prouve-t-il pas que les gens manquent de quelque chose ou qu'ils

cherchent quelque chose ? Comment pouvez-vous dire que tout

le monde est libre ?

Généralement, je suis hewx. Puis-je de alors que je suis
libre ?

Si la liberté ou le bonheur dépendent de situations ou de
circonstances favorables, ils ne peuvent jamais dBremne
personne ne se sent pas liée a un moment, a un lieu déterminé
Ou a une situation particuliere, cela ne signifie pas pour autant
gue la personne est libre. Pour étre libre, on doit d’abord
connaitre ce qu’est I'asservissement et pourquoi il existe, puis
savoir comment s’en libérdirés peu de gens savent ce qu’est
l'asservissement et leurs chances de devenir réellement libres sont
tres minces.

L’élément de libeté dans 'lhomme eprésente le Divin en
lui et détermine son évolution

Je suis dans la confusion agpos de I'effor personnel et

de la volonté de Dieu. Ne sommes-nous pas nés avec
certainesvasanagtendances) et le corps ne nous a-t-il pas
été donné pour expérimenter et épuiser epirarabdha
karma? Nous sommes comme des vachestant dans un

pré avec une cde trés coule autour du cou.

478



La liberté

La volonté divine ceuvre dans le but de libérer 'ame. Le Divin
est-1l un dictateur voulant garder 'ame asservie ? Il est vrai que
Nnous sommes nés avec gdasanagjui peuvent étre eépuisees
grace au corps physique qui nous a été donné. Mais il est
également vrai qu'il existe un élément de liberté dans 'homme
gui ne peut étre totalement éliminé et que cet élément de liberté
représente le Divin en lui. Dans la vie de 'homme, le facteur de
liberté et le facteur de déterminisme coexistent. La proportion
entre liberté et prédestination varie d'une personne a l'autre. Le
niveau d'évolution d’'une personne est directement proportionnel
a sa liberté et inversement proportionnel a la prédétermination
de sa vie. Ce rapport n’est pas constant, il change. Plus une
personne est évoluée et plus I'élément de liberté est grand en
elle. Lélément de liberté ne peut jamais devenir nul.

L'effort personnel n’est pas opposé a la volonté divine, il
est en conformité avec elle. Chaque vache a sa propre corde
qui détermine la limite dans laquelle elle est libre de brdiaer
longueur de la corde évolue. Si vous utilisez a bon escient la
liberté qui vous a été donnée, vous recevrez de plus en plus de
liberté. Si vous l'utilisez mal, cette liberté vous sera enlevée. La
vie humaine nous offre I'opportunité de faire des efforts. Dans la
forme animale, I'ame n’est pas libre de faire des efforts, c’est
pourquoi I'existence humaine est considérée comme plus
importante que la vie méme d’un dieu. Selon les écritures, si un
dieu veut étre complétement libéré, il doit revenir dans une forme
humaine. Les dieux ont plus de pouvoir que les hommes, mais
ils ne sont pas libres. Ce sont des ames plus évoluées que celles
des hommes, mais elles ne sont pas parfaitement évoluées. Pour
étre totalement libres et parfaits, les dieux doivent redevenir des
étres humains.

479



Chapitre 8 Questions métaphysiques

Dieu est Liberté absolue
Dieu est-il intéessé par not liberté ?

La Nature essentielle de Dieu&stour absolu, Liberté absolue,
Conscience absolue et Félicité absolue. Dieu ne veut ou ne
souhaite pas l'asservissement de quiconque. C’est la volonté ou
le désir de l'individu qui I'asservit. Dieu est Liberté absolue. Plus
l'individu s’approche de Dieu plus il se sent libre. Ou, pour le
dire autrement, plus Dieu est manifeste dans l'individu et plus ce
dernier ressent ce qu’est la véritable Liberté.

480



Chapitre neuf

Fixperiences spirituelles,
[umination,
Réalisation etAccomplissement

« Généralement, c'est lorsqu un chercheur a atteint suffisamment de
réceptivité, de concentration, de pureté et de détachement qu'tl
commence a avotr les expériences de plans spirituels plus éleveés. »
— Joyaux spirituels
==

« Evetl] expérience, Illumination, Réalisation et Accomplissement —

tel est Lordre chronologique. A travers [évetl] vous en venez a
connaitre ce qui est irréel et vous étes appelés a suivre le chemin de
la Vénteé. Lorsque tous les sens, le mental et [intellect deviennent
immobiles pendant [état de veille, [expérience spirituelle survient.
L expérience est comme un_flash. Lorsque vous avez [expérience
encore et encore, ["Illumination survient. Lorsque ['expérience est
stabilisée, ¢ est la Réalisation. »






Fxpériences spirituelles,
Illumination,
Réalisation et Accomplissement

Expériences au niveau du corps

Parfois, pendant la méditation (ou méme a d'astmoments

de la journée), jeassens des vibrations ou unetsode
secousse dans le corps. Devrais-je détourner mon attention
de ces expériences, devrais-je m’'eféorde les aéter ou
devrais-je les favoriser ?

Si votre corps tremble durant la méditation, cela provient du
mouvement de I'énergie pranigdans votre corps. Si cela vous
effraie et si vous résistez, vous ressentez un sentiment de mal-
étre ; mais si vous l'acceptez, cela vous procure un sentiment de
bien-étre agréable. Ne l'arrétez pas, ne lui résistez pas, ne
I'encouragez pas. Quoi qu’il se passe dans le corps pendant la
méditation, observez-le comme un témoin, sans interigrent

y avoir certains changements physiologiques dans le corps
pendant la médition profonde, ainsi qu’'un mouvement de la
force praniqueToutes sortes d’expériences au niveau physique
peuvent survenir durant la méditation.

483



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatiometomplissement

Je pensais que c’était une égiernégative.

Méme une énergie positive peut faire trembler le corps, mais,
parce que c'est une nouvelle expérience, elle peayef

Entendre des sons pendant la méditation

Quand je m’assois en méditation, je commence a emtendr
des sons aigus dans les deusls. J'aimerais savoir si c’est

a cause de quelquegisléme d’oeille. Si ce n’est pas le cas,
est-ce alors le sonada?

Lorsque le mental se tourne vers l'intérieam peut avoir de
nombreuses sortes d’expériences. Entendre différents sons, tels
gue le bourdonnement d’'une abeille, I'écoulement de I'eau dans
une riviere ou certains sons musicaux, voir difféerentes nuances
de couleurs ou avoir des visions de saints et de sages sont
guelques-unes de ces expériences. Le son que vous entendez
en méditation n’est pas di a un probléme d’oreille. Sinon il ne
se manifesterait pas lorsque vous étes en méditation profonde.
Avez-vous une sensation douloureuse a I'oreMetfe capacité
d’audition a-t-elle diminué ? Ou ressentez-vous quelques autres
symptémes anormaux qui vous mettent mal a l'aise ? S'iln'y a
rien de tout cela, pourquoi devriez-vous interpréter ces
expériences comme un probléme d'oreille ? Entendre de tels sons
en meéditation aide le chercheur a retirer son mental du monde
extérieur et de ses objets. Le son intérieadd vous transporte

et vous magnétise. Il attire I'attention du chercheur et 'aide a
entrer en lui-méme. Lorsque le son apparait durant votre

484



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

méditation, vous devriez vous concentrer sur lui, cela aidera votre
concentration.

Lorsque lesadhakas’assoit en méditation, il doit retirer son
mental des objets extérieurs et se concentrer sur I'objet de sa
méditation. Si I'on pratique [apaet que la vibration donantra
se transforme en un son subtil procurant de la joie, alors se
concentrer sur lui aide a s'intériorisktais lesadhakane devrait
pas faire de ces expériences son but final. La concentration sur
de tels sons peut étre une étape sur la voie de l'intériorité et aider
le chercheur a évoluanais si ces sons sont considérés comme
le but final, alors ils deviennent un obstacle sur la voie ouvrant a
de plus hautes expériences spirituelles. Lorsque de telles
expéeriences intérieures s’arrétensaelhakadevrait reprendre
la pratique dyapaselon son niveau de conscience. Par exemple,
on peut passer gjapa oral, aujapa mental ou ayapa
supramentaljgpaspontané, appelapa japa.

Le son que vous entendez n’est pasdda,qui est la
source de tous les sons. Lorsqu’on enteméta,on oublie
totalement son corps et on ressent une joie toute particuliere.

N’accordez pas d’'importance a de telles expériences
L'année dernieg, j'ai senti mon doigt devenir de plus en plus
gros. J'étais effrayé et j'ai prié le Seignelne aute fois,

un énorme eil s’'est apgmhé de moi et m'aegadé. Une
autre fois enca, alors que je mahais dans lauwe, d’une

facon soudaine, je me suis senti éleve, trés Iéger et joyeux.

De nombreuses sortes d’expériences peuvent survenir pendant

485



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatiometomplissement

la méditation. Certaines sont plaisantes et d’autres désagréables.
Certaines sont véritablement absurdes et défient toute logique.
Le chercheur doit rester tout a fait indifférent a ces expériences
et ne devrait pas essayer de les interpiBeetelles expériences
divisent la conscience et vous empéchent de vous concentrer sur
le Divin ou sur Ses symboles. Ne leur accordez donc pas
d’'importance. Il n’y a pas de raison d’avoir peur si, durant la
méditation, vous voyez une scene effrayante vous concernant
d’'une maniére ou d’'une autre. La plupart de ces scénes sont
I'ceuvre de votre subconscieAssi, ne les prenez pas au
sérieux, soyez indiérent et laissez le subconscient se déverser
Comportez-vous en simple témoin et ne vous impliquez pas dans
ces scenes. Tachez de vous concentrer toujours plus sur des
symboles divind/otre méditation progressera d’autant mieux que
vous serez capable de demeurer en retrait vis-a-vis des images
gui émergent dans votre mental et de maintenir votre
concentration sur le Divin.

Une expérience intérieure prometteuse

Ce matin, jai essenti de la joie pendant deux hesurJ’ai
simplement essayé de éweette joie aussi longtemps que
possible. Un feu, une lum&me consumait joyeusement et
ma conscience observait tout cela. S'il vous plait, pouvez-
vous m’expliquer cette expérience et me conseiller ?

C’estune expérience tres prometteuse. Continuez de regarder
cette lumiére lorsqu’elle apparait, sans petEroOuUS souciez

pas des pensées qui s'élévent involontairement. Regardez
simplement cette lumiére et concentrez-vous sur la joie intense
gu’elle vous procure. Soyez toujours plus attentif a observer

486



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

cette flamme sans essayer de l'interpréder ne devrait pas
tenter de comprendre le sens de ce que I'on expérimente durant
la méditation, parce que le mental ne peut interpréter
correctement ces expériences, a moins d’avoir atteint un stade
de méditation trés avancé et de pouvoir en comprendre la portée
symbolique. De telles expériences influencent la personnalité du
chercheyrgu’il en ait conscience ou non.

Deux expériences intérieures

Je vis deux sortes d’expériences. Parfois, c’est dans le corps,
dans leshakraset c’est la joie. D’auts fois, c’est seulement
une soudaine tranquillité.

Il sS'agit de deux expériences intérieures ; I'expérience de la joie
et celle du silence ou de la vacuité sont de hautes expériences
spirituelles. On peut se concentrer sur le souvenir de I'une ou
l'autre de ces deux expériencesus devriez vous concentrer

sur celle du silence. Elle vous aidera a briser les fausses
identifications, ce qui est essentiel pour avoir I'expérience du Soi
passif. Sans cette expérience directe, il n’est pas possible de se
détacher complétement de I'emprise de I'ego €trdériti ni

des troiggunasL’'expérience du Soi passif n'est pas I'expérience
ultime, mais elle est essentielle avant de pouvoir obtenir
'expérience de la Vérité absolue.

Toute expérience de paix devrait é& entretenue

Le fait de se souvenir d’'une expériencefpnde de paix et
de bonheur peut-il aider ?

487



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatiometomplissement

Oui, c’est une sorte de méditation. Si vous vous souvenez encore
et encore d’'une expérience de ravissement, cela vous aide a vous
concentrer

Tout en me souvenant, dois-je continuer a penser ?

Se souvenir n'implique ni la mémoire ni la pensée. C’est ressentir
la présence de ce que vous avez expérimente.

Hier soir, pendant la méditation, j'ai eu I'impssion de
découvrir les gens, les murs et les fee@our la pemiee

fois. J'ai ressenti la réalité comme un fait et non a travers
mes pensées. Cette expérience m’a apporté un puissant
sentiment de paix.

Toute expérience qui procure la paix devrait étre entretenue. Elle
unifie la conscience et aide a I'élévation de I'espeixpérience

gue vous avez vécue durant votre méditation n'est pas directement
liee a votresadhana.ll est néanmoins préférable d’avoir
guelques expériences intérieures en meéditation plutét que d'étre
assis et de se contenter de rélersque vous serez assis a
nouveau en méditation, concentrez-vous sur le souvenir de la paix
gue vous avez experimentée. Cela vous aidera a étre de plus en
plus paisible. Les expériences durant la méditation varient selon
les personnes.

Lorsque le mental conscient devient inactif, le subconscient
eémerge. Ce dernier est comparable a un océan dans lequel sont
stockées toutes sortes d’'impressions issues de vos expériences
passées. Le subconscient peut faire surgir n'importe quelle image
gue le mental conscient ne peut ni interpréter ni comprendre.

488



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

Dans cette expérience, peut-oredjjue le mental est devenu
silencieux et qu’ainsi les yeux et legities ont pu réellement
voir et entendz ?

L'ceil peut-il voir sans étre connecté avec le mentabreille
peut-elle entendre sans lui étre reliée ? Il existe une autre sorte
de vision, une autre sorte d’écoute et une autre sorte d’odorat.
Jésus a fait allusion a cette autre vision et a cette autre écoute
gui transforment la vie instantanément.

Une vision laisse une profonde impression
Est-il vrai que vous avez vu Jésus-Christ ?

Qu’est-ce qui vous en fait douter ? J'ai eu la vision de Jésus a
guelques reprise¥ous pouvez aussi Le voRour cela, vous
devez vous asseoir en méditation régulierement etlpgtraits
de Jésus que jai pu observer ressemblent a ceux b @i
Jésus portant une longue tunique avec une broderie particuliere
au niveau de la gge. Lorsque je vois.(Xette vision me revient
toujours a I'esprit. Il n’est pas obligate que tout le monde ait
la méme vision de Jésus, du Bouddha ou de Krishna.

Il existe une différence entre une vision et I'imagination ou
le réve. La vision peut survenir méme lorsque vous n'avez pas
médité sur 'image de la personne gue vous voyez. Pendant ma
sadhanajai eu la vision de certains sages dont je n'avais jamais
entendu parler auparavant et que j'ai pu reconnaitre par la suite
en lisant des livres a leur sujet. Une vision laisse une tres profonde
impression sur votre personnalité, beaucoup plus que n'importe
guel livre ou enseignement ne peut le faire. N'importe quel saint

489



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatioetomplissement

ayant vécu il y a des milliers d’années peut vous apparaitre ; il
est méme possible que vous ne le reconnaissiez pas.

« Le souventy intnterrompu du Divin et sa contemplation sont d la
Jfois la fin et les moyens. Le souvenir de Dieu unifie la conscience,
supprime toutes les infirmités et impuretés du mental et rend le

chercheur capable de réaliser Dieu. »
— En compagnie de Babaji

Les expériences spirituelles purifient « les portes de la
perception »

Je me sens bien pendant la méditation, mais lorsque je suis
au contact du monde extériejeg ne me sens pas aussi bien.
Poumuoi cette difféence ?

Assurément, le monde intérieur que I'on expérimente pendant la
méditation et le monde extérieur que I'on expérimente a travers
les organes des sens sont différentapins que I'on ait atteint

la plus haute réalisation spirituelle dans laqueliiteana(la
Libération) et lesansarane font plus qu’un. Dans la plus haute
réalisation spirituelle, on expérimente une réconciliation totale de
tous les aspects de I'existence et une unité absolue entre eux.
Les différences ne sont présentes qu’au niveau phénoménal de
la manifestation.

C’est une bonne chose si vous vous sentez bien pendant la
méditation. Laissez cet état devenir de plus en plus profond et
stable. Peu a peu, il s’étendra et se transmettra aux perceptions
extérieures. Impact des expériences spirituelles intérieures

490



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

purifie et transforme progressivement ce que I'on appelle les

« portes de la perception ». Ces dernieres incluent le mental et
les sens. Nous percevons actuellement le monde a travers les
lunettes teintées de notre mental et de nos sens. Le mental est
conditionné par de si nombreux doutes, de fausses croyances,
par des négativités, des perceptions erronées et, par-dessus tout,
par l'instabilité. Pouvez-vous voir votre visage tel qu'il est dans

un miroir en mouvement, sale et casS®@s ne pouvez voir
I'Existence dans Sa forme divine avec un mental inpstable

et divisé. Pendant la méditation, lorsque I'on tourne ses sens vers
l'intérieur et que le mental est relativement stable, lorsque 'amour
est présent dans votre coeur et que les désirs ont momentanément
disparu, il est naturel de se sentir bien, paisible et ravi.

Parfois, pendant la méditation, jessens des sensations au
niveau du cent&r du cceurQue devrais-je en penser ?

Les sentiments sont-ils plaisants ou non ? Il n’y a rien d’'anormal.
Lorsque le centre du cceur se purifie, qu’il se développe et que
ses brations deviennent plus longues et plus subtiles, on ressent
une sensation agréable au milieu de la poitrine pendant la
meéditation.

Le mental ne souhaite pas mourir

J'ai fait I'expérience de ne pas étun individu et également
gue les pensées @renaient de l'identification avec
l'individu. Depuis cette expérience, je suisublé.

L'expérience aurait dd vous rendre plus ouvert et paisible, mais

491



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatiometomplissement

il arrive parfois que méme la suppression de l'identification soit
troublante au début. Lorsqu’un ver est retiré du cocon, il se sent
troublé au début. Une porte qui a été fermée pendant longtemps
peut grincer et faire des bruits dérangeants lorsqu’on 'ouvre. Si
vous avez réellement fait 'expérience de ne pas étre un individu,
vous en récolterez les fruits. Le mental ne veut pas mourir et joue
tous les tours possibles pour rester en vie. C’est le mental qui
préserve l'individualité.

L'expérience n’'est pas la Réalisation

J'ai lu que Ramana Maharshi obtint la Réalisation a I'age
de dix-sept ans.

Ramana a eu sa premiere expérience a I'age de seize ans, mais
'expérience n'est pas la Réalisation. La plupart du temps,
I'expérience vient de fagon soudaine et inattendue. Elle se
transforme en Réalisation seulement lorsque votre personnalité
tout entiere a été purifiée et unifiée. Cela peut prendre des années
et des années, si ce n'est plusieurs vies. Cela a pris plus de vingt-
guatre vies au Bouddha pour obtenir I'lllumination compléte.
Vous devez savoir ce qu'il a fait et combien il a ceuvré pour cela.

Shaktipat: un raccourci pour la Réalisation ?

Shaktipatest-il un raccouri pour la Réalisation, comme
certains le prétendent ?

492



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

Vous devriez aller voir ces personnes et expérimenter par vous-
méme ce qu’elles disent transmettre. Recevoir la Réalisation sans
faire quoi que ce soit, ce serait le plus court des raccourcis.

Gréace aShaktipat cela peut éw plus facile. Lorsque je
touche vos pieds, est-ce quegeaisShaktipat?

Un réceptaclegdharg des plus compétents comme Swami
Vivekananda n’a pas pu supporter la puissance 8adati
lorsque Ramakrishna voulut lui doni@raktipaen touchant sa
téte.Vivekananda se mit a crjée monde entier commencait a
disparaitre sous ses yeux et son mental faisait I'expérience d’'une
mort totale. Il eut 'impression qu'il allait mouriRamakrishna
arréta alors de lui transmet8baktipatComment une personne
ordinaire pourrait-elle supporter le choc 8bhaktipatsi
Vivekananda ne I'a pu ?

La différence entre les expériences et la philosophie
Devrions-nous abandonner tous les concepts ?

Un concept devrait se transformer en expérience. C'est a cela
gue sert IzadhanaEn Inde, si vous questionnez un petit enfant,

il vous dira que c’est uniguement le corps qui meurt et que
I Atmane meurt pas. Il a regu cette information de ses parents
et de la société. Mais, en pratique, cela n’a pas d’influence sur
sa vie. Le concept est préférable a I'information, mais
'expérience est 'essence de la religion. Les principales religions
sont toutes fondées sur 'expérience. C’est ce qui fait la différence
entre la religion et la philosophie.

493



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatioetomplissement

Réalisez Dieu avant de vouloir aider autrui

Je sens que mon devoir est de travailler pour la Réalisation,
puis d’'aider mes frés et sceurs en Occident. Pouvez-vous
me donner quelques indications ?

J'apprécie le fait que vous vous preoccupiez d’aider les autres
sur le chemin de la Réalisation de Dieu. Cela peut étre fait
uniquement si vous avez vous-méme réalisé Dieu. Sinon, vous
deviendrez semblable & un profess@aus pouvez recueillir
beaucoup d’informations sur Dieu et sur la Réalisation de Dieu
et, par la suite, transmettre ces informations a aouis
deviendrez alors simplement comme ces personnes « qui
comptent les mangues mais ne les mangent pas », comme disait
souvent Ramakrishna.

« Tout comme le spectacle 4 une personne occupée d manger n apaise

pas la_faim d une personne affamée, de méme, les expériences
spirituelles d autrui ne peuvent pas satisfaire celui qui est en quéte
de Dien. Les rishis des temps anciens ont sans aucun doute pergu
la Verité. Cependant, il te faudra découvrir cette Verité par toi-
méme. »

— Joyaux_ sprrituels

Lorsque le mental pensant disparait, l'intuition prend le
relais
Qu’est-ce que l'intuition ?

Il'y a lintuition des sens, tout comme il existe l'intuition du mental

494



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

et celle du supramental. La premiere est active et fonctionne chez
les animaux sauvages et également, dans une certaine mesure,
chez les animaux domestiquestuition du mental fonctionne
uniquement dans un mental pur et tranquille. En ce qui concerne
le supramental, I'intuition est spontanéé&ntuition est un
instrument de connaissance supérieur

Sur le chemin spirituel, I'intuition vient-elle du mental ou du
supramental ?

Il existe plusieurs sortes de connaissance, que I'on peut classer
en gquatre catégories :

1. Laconnaissance acquise par instinct.

2. Laconnaissance acquise par les cing sens avec l'aide
du mental.

3. Laconnaissance acquise par le mental discursif.

4. Laconnaissance acquise directement et immédiatement,
qui ne dépend ni de l'instinct, ni des sens, ni du mental.
Cette connaissance est appelée « intuition ». C'est une
sorte de révélation qui jaillit lorsque le mental est pur
complétement silencieux et gu'il n’est pas esclave des
sens.

La connaissance des animaux est instinctive, leur instinct est
pur (spécialement celui des animaux sauvages vivant dans les
foréts et a I'écart de la civilisation) et il est juste a quatre-vingt
dix-neuf pour cent.’Instinct de ’lhomme n’est pas pur parce
gue son mental interfére et parce que ses conditionnements et
ses préjugeés l'influencent. Si vous rencontrez un lion dans une
forét et qu’il ne vous attaque pas, c’est qu’il n’a pas faim. Il ne
vous attaquera que s'’il a faim ou si vous le provoquez. Il est

495



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatiometomplissement

instinctivement agressif et s’il ne vous attague pas, ce n’est pas
a cause d’'un sentiment de non-violendastinct ressemble a
I'intuition parce que, dans les deux cas, le mental ne fonctionne
pas ; la diierence entre eux est qualitativéniuition vient d’'un

état de conscience supramental, tandis que l'instinct vient d’un
état de conscience subliminal, c’est-a-dire issu du subconscient.

Une intuition sinces est-elle un bon guide pour élaboune
pratique spirituelle ?

Il existe différents niveaux d'intuition. Lorsque vous avez atteint
l'intuition la plus élevée, vous n'avez besoin d’aucun guide. En
fait, vous devez suivre une certaine pratique pour atteindre I'état
d’intuition. Plus votre mental est puralme, tranquille et
silencieux, plus votre intuition est d'un niveau élevé.

Comment pouvons-nous améboret développer nogr
intuition ?

La vraie intuition signifie la réponse immédiate a toutes les
situations, sans l'interférence de votre mental conditionné.
Lorsque le mental pensant disparait, I'intuition prend le relais.
Rendez votre mental de plus en plus silencieux. La pensée, la
discrimination sont les substituts de I'intuition. Croyance juste,
pensée juste et méditation juste conduisent progressivement a
lintuition. Il n’existe pas de raccourci. Le mental doit étre purifié

et devenir silencieux. Paix intérieure, absence de désirs,
détachement, humilité et spontanéité sont les principales qualités
gue I'on développe dans le stade avancé de l'intuition.

496



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

La Réalisation est une connaissance directe

Quelle gue soit la connaissance acquise a travers lesslivr
ou les écritues saintes, elle doit &rfinalement transcendée.
N’est-il pas suffisant de Brou de réciter I&uru mantra?

La vraie connaissance est révélée. La connaissance acquise a
travers les livres n'est qu’'une information. La Réalisation survient
lorsque le mental est pur et complétement silencieupapae

d’'un mantrapurifie le mental. Il permet également d’arréter le
processus de la pensée et de rendre le mental silencieux. Les
écritures saintes sont révélées. La Connaissance contenue dans
les saintes écritures ne repose pas sur la lecture de livres, sur la
réflexion ou sur la pensée. La Réalisation est une connaissance
directe, de premiere main. La connaissance acquise a travers les
livres est une connaissance empruntée, de seconde main.

Apres la Réalisation, avons-nous besoin de tles lives et
les saintes écrit@s ?

Non seulement la Réalisation vous convainc, mais elle vous comble
égalementdpres I'’Accomplissement, vous n'avez plus besoin

de connaitre quoi que ce sdibus les doutes disparaissent et
connaitre les détails ou les lois par lesquels ce monde se perpétue
ne présente plus aucun intérét pour vous. Datdpasishads

il est écrit : « Apres avoir connu Cela, il ne reste plus rien a
connaitre. » « Cela » é&tahman.

«S7 tu as un ardent désir de savoir comment Dieu peut étre défing
alors lis, un aprés [autre, des ouvrages de philosophie; mats st tu
briiles de Le percevorr directement, alors plonge au tréfonds de ton
étre ! »

— Joyaux spirituels

497



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatiometomplissement

Vous étes ici poursavoir comment réaliserDieu

Dieu est supposé &romniprésent. Comment, alors, le
sentiment de son absence peut-g édssenti ?

Lorsque vous ne sentez pas la présence de Dieu, pour vous, Il
est absent.

Comment peut-oreconnaite ce que nous ne connaissons
pas ?

C’est justement pour savoir comment réaliser Dieu que vous étes
ici. La Réalisation de Mdérité vient a ceux dont le coeur est, pur

qui sont aussi humbles qu’un brin d’herbe, qui ont acquis la
maitrise de leurs sens et de leur mental, qui sont en paix et pleins
d’Amour divin.

Dieu est toujours avec vous, mais vous n’'étes pas avec Lui

\Vous nous avez dit que nous paoms réaliser Dieu ici et
maintenant. Je sens aussi bien la possibilité que I'impossibilité
de cette poposition. La possibilité pae que je
('observateur) suis dans le présent qui est intengbor
L'impossibilité pace qu’il y a quelque chose comme un réve
entre moi et la Réalité. Méme lorsque je sais que je réve, le
réve ne s’arréte pas. Comment est-il possible de réaliser Dieu
ici et maintenant ?

Dieu est toujours réalisé ici et maintenant. Il ne peut étre realisé

dans le passé ou le fut@e n’est pas une proposition, mais un
fait. Vous dites que vous savez que vous révez, mais ce n'est

498



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

pas ce que vous expérimentez. Lorsque vous révez, vous ne
savez pas que vous révez. Si, dans I'état de réve, vous devenez
conscient que vous révez, le réve cesse et vous vous réveillez.
Vous savez alors que vous réviaus pouvez réaliser Dieu ici

et maintenant, car Dieu est ici et maintenant. Il est toujours avec
vous, Il est partout avec vous, mais vous n’étes pas avec Lui.
Vous étes préoccupé par tant de choses et d’activités que vous
ne Le voyez pas.

Je suis assis prés de vous, devant vous, mais si votre mental
est occupé a penser a quelque chose ou a quelqu’un en France
ou ailleurs, vous pouvez ne pas me voir assiglicie pas sentir
ma présence. Ou bien, si je suis ici devant vous et que vous ne
me connaissez pas, pour vous, je ne suis pas la. Parfois, en
arrivant a l'ashram de nouveaux visiteurs me demandent : « Ou
est Chandra Swami ? » |l en est de méme pour vous en ce qui
concerne Dieu !

La perception de I'Unité

Lorsque nous avons percu rotréritable Natue, comment
le processus d’unificatior’effectue-t-il ?

Comment le processus d’unification fonctionne-t-il en ce
moment ? lunité existe toujours derriere I'apparente diversité.
Il'y a toujours la présence de I'lmmuable derriére les formes et
les noms, qui changent en permanefagurd’hui, vous n'étes
conscient que du changeméfaus voyez que tout est changeant
sans qu'’il soit nécessaire de vous le prodwemoment, si vous
pouvez appeler cela un moment, ou vous avez ce que vous
appelez la vision de votre Etre véritable, vous devenez
simplement conscient de 'lmmuable dans tout ce qui se meut,

499



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatiometomplissement

et de I'Unité dans la diversité. Cette perception de I'Unité entraine
automatiquement une unification de votre personnalds.
ambitions et désirs pour diverses choses et situations tendent a
disperser votre personnalité alors que cette perception de I'Unité
tend a I'unifier C’est trés simple a comprendre. Si vous voulez
une chose ou aimez une personne, vous devenez intérieurement
unifié. Si vous désirez plusieurs choses ou aimez plusieurs
personnes, vous devenez intérieurement divisé.

Plongez en vous-méme et réalisez votre Etre véritable

Je ressens beaucoup d’éger, spécialement lorsque je suis
ici, mais souverje ne sais qu’en fad.

Vous étes la source de toute §iercomme I'océan est la source

de toutes les eauxdcéan n’est pas du tout troublé lorsqu’une
vague émerge en lui. Plongez en vous-méme et réalisez votre Etre
véritable.

Swamiji, vous savez bien que cela est difficile pour moi.
Réaliser son Etre véritable est a la fois la chose la plus difficile et
la plus facile. C’est vous qui en décidez. Si vous la ressentez
comme difficile, c’est parce que vous étes une personne difficile
et tres complexe.

Avons-nous besoin de plusieurs vies pour réaliser Dieu ?

Il nexiste pas de reégle établéous pouvez méme réaliser Dieu
ici et maintenant. Mais, habituellement, il faut plusieurs vies pour

500



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

maitriser et transformer son mental afin de pouvoir réaliser Dieu.
Cela différe d’'une personne a I'autre et dépend de nombreux
facteurs : 'importance de I'effort que vous effectuez, votre
sincérité, votre potentiel, I'aide d’'un Maitre réalisé et puissant,
la grace de Dieu, l'intensité et la profondeur de votre engagement
pour la Réalisation de Dieu, et de nombreux autres facteurs
mysterieux.

« La Réalisation est d la jfois la chose la plus difficile et la
plus facile. Elle est des plus difficiles, car elle survient chez
une personne dont le mental est complétement purifié et
totalement silencieux ou plein d amour pour le Divin. Et elle
est des plus faciles, car vous n'avez pas d acquérir quoi que
ce sott qui sott séparé ou eloigné de vous. Vous devez étre
conscient de votre propre Etre essentiel et vous établir en
Lut. »

— L Art de la Réalisation

Lorsque vous étes réalisé, toutes les questions et les
problémes cessent

Si Dieu fait se mouvoir toute chose, alors, quenat les
décisions ?

Vous dites : « Si Dieu fait se mouvoir toute chose... », c’est ce

« Si » qui crée tout le probleme. En ajoutant ce « si », vous

transformez I'expérience d’'une ame qui s’abandonne en une
proposition, et cela crée votre probléeme et votre question.

Lorsque vous avez realisé (et non pas seulement dit) que Dieu
fait se mouvoir toute chose, alors tous les problemes et toutes
les questions cessent de vous troubler et disparaissent.

501



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatioetomplissement

Est-il possible de résougtous nos mblémes uniquement
grace a la méditation ?

La méditation est un moyen pour parvenir a la Réalisation. C’est
la Réalisation qui amene la fin de tous les doutes et de tous les
problémes. Plus de quatre-vingt-dix pour cent des problemes de
la vie perdent leur caractére d'urgence et leur signification si vous
changez radicalement les centres d'intérét de votre vie, si vous
ne vous intéressez plus gu’a Dieu seul. La plupart des problémes
de votre vie sont créés par votre intérét pour le monde.

« La Conscrence-Béatitude divine et absolue se révele uniguement
@ un ceeur totalement pur, paisible et silencieux; vigilant et passtf,
completement libre de toutes les impuretés telles que [attachement,
la haine, la jalouste, [ambition personnelle, le désir; etc., un caur
débordant d amour et de compasston. »

— En compagnie de Babaji

Le vieux sage de cing ans

On demanda a un sage a la barbe blanche quel était son age. Il
répondit : « Cing ans. » Etonnés, les dévots lui posérent a
nouveau la question : « Monsiene plaisantez pas. Comment
pouvez-vous avoir cing ans alors que vous avez une barbe et
des cheveux blancs ? » Le sage répondit : « Cela fait cing ans
gue j'ai réalisé |a/érité.Aujourd’hui, je ne considére pas la vie

gui a précédé comme étant la vie, ce n’était qu’un flot de mort. »
Jésus qualifie I'éveil spirituel de « nouvelle naissafce »

1 Cf. Evangile selon St Jean (3,5).

502



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

L'état de non-mental
Qu’est-ce que I'état de non-mental ?

L’état de non-mental est I'état de vigilance passive. Lorsque,
durant I'état de veille, le mental est totalement libre de tout désir
de toute pensée et de toute émotion, cet état est appelé non-
mental. C'est dans cet état que I'expérience directe de notre Etre
véritable et intemporel survient. Lorsque cette expérience est
intégrée par toutes les parties de la personnalité, on devient
totalement libéré et combléetat de non-mental est celui de la
Conscience indifféerenciée, non duelle et homogene. Il est
Conscience pure sans objet.

Il existe de nombreux états du mental : inconscient (sommeil
profond), subconscient (état de réve), conscient (état de veille)
et supraconscient. Le mental conscient possede plusieurs niveaux :
le mental supérieute supramental (gnose) et la Conscience-
Félicité. lls ont été mentionnés dangddidttiriya Upanishad.
ShriAurobindo les a expliqués en détail. La spiritualité de Shri
Aurobindo est principalement fondée sur ces réveélations des
Upanishads.

Le plus haut état de méditation est I'état de non-mental
Devons-nous deveniAtma pour compendee ce qu’'ll est ?
Non pas devenimais étre IAtma L’ Atmaest « Etre » et le
mental est « devenir ». Le mental differe de 'ego comme 'eau
de la vapeui_e plus haut état de méditation est I'état de non-

mental. Le mental est I'instrument de connaissance du monde.
L’ Atmaest réalisé a travers I'état de non-mental.

503



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatiometomplissement

Lorsque le mental s’arréte, I'Esprit brille dans sa pureté
immaculée

Penser est une fonction du mental. Il est dit que la méditation
est une fonction de I'Esprit. Qui, du mental ou de I'Esprit,
évaluera si I'on est dans un état de méditation ou engagé
dans l'activité du mental ?

Penser est assurément la fonction du mental, mais la méditation
n’est pas une fonction de I'Esprit. Il existe différentes sortes de
meéditation. Méditer signifie penser a Dieu, d’'une maniére ou
d’'une autre, a travers un symbole ou par I'arrét complet du
processus de la pensée. Lorsque le mental s'arréte, il est appelé
non-mental. Dans I'état de non-mental, I'Esprit brille dans sa
pureté immaculée. Il n’existe pas d’opinion ou de jugement dans
cet état. Il n’existe aucun besoin d’évaluer lorsque I'on est
absorbé dans I'Esprit. Jamais I'Esprit ne se meut. Il est
omniprésent, comment pourrait-1l bouger ? Pour se mquivoir

est nécessaire de disposer d’'un espace vide. Essayez d’abord
d’arréter les modifications de votre mental. Cela me rappelle le
dicton d’'un saint : « Si un bébé assis sur les genoux de sa meére
prend plaisir a téter son lait, a-t-il besoin qu’on lui prouve qu'il
s’agit bien des genoux de sa mere ? »

L’expérience du moment présent se duit dans I'état de
non-mental

Lorsque tous les éléments de la personnalité, I'ego, le mental,
etc. ont dispau, note véritable Natuer demewr. Comment

504



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

puis-je econnaite cette vraie Nat@, étant donné que je ne
la connais pas ?

Vous vous demandez comment, lorsque vous serez dans I'état
de non-mental, vous le reconnaitrez ? Pendant la méditation,
lorsque le mental/ego disparait, votre Nature essentigii est
Sat-Chit-AnandajemeureVous vous demandez donc comment
vous reconnaitrez cette Conscience et cette Fél\ias’'avez

pas besoin de les reconnaitre comme quelque chose qui est
différent de vous. Dans cet état, vous étes simplement Conscience
et Félicité.Vous saurez ce qu’est cet état lorsque le mental
disparaitra. Expérience du moment présent se produit dans I'état
de non-mentalMous pratiquez la méditation pour connaitre cet
état. Ce qu’il est ne peut étre décrit, il ne peut qu’étre
expérimenté. Lorsque vous I'expérimenterez par vous-méme,
vous serez satisfait et comblé, et la question de le reconnaitre ou
non ne sera posera pas.

Le non-mental est le troisieme ceil

Pouvez-vous m'aider a voir le Divin ?

Pour voir le Divin, vous avez besoin d'un ceil différent : I'ceil de
I'lllumination. Lorsque vous avez cet ceil, vous pouvez voir le
Divin jusque dans un brin d’herbe.

J'ai lu que le monde entier est le corps du Guru.

Vous lisez avec votre mental. Lorsque vous étes capable de lire
avec le non-mental, alors vous devenez conscient de la Vérité.

505



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatiometomplissement

Le non-mental est le troisieme ceil, I'ceil divin. La Connaissance
acquise grace au non-mental est la plus haute connaissance,
laquelle estimmuable. Elle peut advenir a n'importe qui, homme
ou femme, quel que soit son pays ou sa religion.

Que voyons-nous a travers l@isiéme ceil ?

A travers le divin troisiéme ceil, vous voyez 'Existence telle qu’Elle
est. A travers le mental, vous voyez I'Existence telle que vous
voulez la voir

Ici et maintenant
Que signifie « ici et maintenant » ?

« Ici et maintenant » signifie ne penser ni au passé, ni auniutur

a votre compagne ou compagnon, Ni a qui que ce soit ou a
guelque situation que ce soit, ni a quoi que ce soit dans le temps
et dans I'espace. C’est I'état de non-mental. Pouvez-vous, au
stade actuel de votre évolution, étre dans I'état de non-mental ?
Sivous le pouvez, c’est excellent. Sinon, pensez positivement,
de facon constructive, et agissez d’'une maniere créative et
positive, ou efforcez-vous de le faire. En méme temps, asseyez-
vous le matin et le soir pendant un certain temps et essayez, par
n’importe quelle méthode, de demeurer silencieux et tranquille.
Si vous pratiquez sincérement, quotidiennement, régulierement,
avec un profond intérét et un engagement total, alors, lentement,
progressivement, en son temps, vous pourrez godter un jour I'état
de non-mental.

506



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

Jusqu’a ce que vous atteigniez I'état de non-mental, le bien
et le mal existent pour vous

Il est dit : « Rien n'est bobou mauvais, c’est la pensée qui
le rend tel. » Est-ce juste ?

C’est vrai, mais pouvez-vous abandonner la penséesne
pouvez arréter le processus mental, méme lorsque vous étes assis
en méditation. Lorsque vous atteignez I'état de non-mental, il ne
reste pour vous ni bien ni malant cela, le bien et le mal existent
pour vous. Demandez-vous : « Suis-je au-dela du sentiment du
bien et du mal ? Yous obtiendrez la réponse correcte si vous
n’'étes pas malhonnéte avec vous-méme ! Si vous ne ressentez
aucune différence entre le bien et le mal, alors soit vous vivez au
niveau de la conscience animale, soit vous avez transcendé la
conscience mentale et avez réalisé la Conscience supramentale.
Rien n’est bon ou mauvais uniguement pour une personne (il serait
plus juste de dire pour une « non-personne ») qui a atteint I'état
de Conscience au-dela de tout choix. Faites-vous des choix ou
pas ? Sivous en faites, cela signifie que le bien et le mal existent
pour vous.

L’ordr e chronologique du processus de lI'accomplissement
spirituel

Respecté Swamiji, pouvez-vous nous donneg définition
de 'lllumination ? En quoi diffé-t-elle de la Réalisation ?

Croire en Dieu est trés bien, mais ce n’est pas suffisant. La

compréhension intellectuelle de Dieu est supérieure a la croyance
en Dieu. La foi en Dieu est supérieure a cette compréhension.

507



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatiometomplissement

L'expérience directe de Dieu est supérieure a cette foi. Et la plus
haute expérience est celle de la Réalisation de Dieu. C'est la
Réalisation qui met fin a tous les doutes et qui comble I'ame. La
croyance en Dieu est le premier pas, c’est le début. Lorsque vous
vous souvenez constamment de Dieu et que vous réfléchissez sur
Lui, la croyance se transforme en compréhension intellectuelle.
Pour changer la compréhension intellectuelle en expérience, vous
devez effectuer ureadhanaavec foi, pour purifier et stabiliser
votre mental. Finalement, vous obtenez la Réalisation.

Eveil, expérience, lllumination, Réalisatiometomplisse-
ment, voila I'ordre chronologique. Gréace a I'évell, vous apprenez
a reconnaitre ce qui est irréel et vous éprouvez le désir de suivre
le chemin de la Vérité. Dans de rares cas, I'expérience peut venir
avant I'éveil, mais elle ne dure pas, elle survient et disparait,
rapide comme I'éclaiElle se produit encore et encore et disparait
encore et encore, transformant votre personnalité. Peu a peu, elle
commence a se stabilis€ette expérience survient lorsque tous
les sens, le mental et I'intellect se stabilisent. Cette expérience
est comme un flash. Lorsque cette expérience se renouvelle
encore et encore, vous obtenez I'lllumination. Et lorsque
I'expérience s'est stabilisée, c’est la Réalisation. Il n’est nul besoin
de citer d’autres mystiques, des Maitres ou des écritures lorsque
vous avez réalisé \#erité.\ous n'avez besoin d’aucune autorité
pour confirmer la véracité de votre expériendmis ne vous
souciez méme pas de savoir si les autres sont convaincus par ce
gue vous dites.

Une personne qui a réalisé le Soi peut-elle oublier a nouveau
le Soi ? Parfois, nousessentons une paix extrémement
profonde, mais elle disparait a I'instant suivant. De quelgenr
de paix s’agit-il ?

508



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

Une fois trouve, le Soi, Dieu, n’est plus jamais perdu. Pour 'étre
réalisé, une fois découvert, le Soi n’est plus jamais recouvert.
L'oubli n’est pas réel. La question devrait étre posée a ceux qui
consideérent 'oubli comme réel.

X devient une souris dans un réve et un chat poursuit X.
Du point de vue de I'état de veille, la souris, le chat et la poursuite
ne sont pas réels. Rien de ce qui ne dure pas n’est réel. Cela
vaut aussi pour un sentiment temporaire de paix ou de trouble.
Le chercheur deérité ne devrait ni désirami entretenjmi chérir
guoi que ce soit de temporaire, qu’il s’agisse des plaisirs de ce
monde ou de ceux du paradis.

Qu’entendez-vous par « expérience » ?

L'expérience de la Réalité intemporelle.

Nous tous qui sommes devant vous, sommes-nous éveillés ?

Vous étes des aspirants. Certains sont de vrais aspirants et
d’autres ne sont pas tres sinceres.

Je présume qu’expérimenter la Reéalité intenafler ne
serait-ce qu’'une minute ou méme une secondeppgue un
immense détachement. Est-ce juste ?

Cela a un trés grand impact sur votre personnalité. On pourrait
faire la comparaison suivante : vous mangez des choses ameres
en croyant qu’elles sont sucrées, mais, un yaws mangez du
sucre pendant une seconde ; cela vous permet de faire
'expérience de la différence entre le golt amer et le goQt sucré.

509



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatiometomplissement

Qu’'est-ce que la Réalisation du Soi ?

Pourriez-vous expliquers’il vous plait, ce qu’est la
Réalisation du Soi ? Est-ce lorsqueSiei réalise qu’ll devient
une partie de Dieu ou qu’ll devient Dieu ?

Lorsqu’une ara devient consciente de sa Nature essentielle par
une expérience directe, de premiere main, et s'établit dans cette
expeérience de facon permanente, c’est ce que I'on appelle
«Réalisation du Sot . Cette expérience est I'expérience non
duelle du Soi éternel et intemporel, qui n’est lié ni par le temps,
ni par I'espace, ni par la causalité. « Causalité » signifie « loi de
cause a &t ». Lexpérience survient en général sous forme de
flash et elle ne peut durd&orsqu’elle revient encore et encore,
elle commence a purifier toutes les composantes de votre
personnalité et elle dure de plus en plus longtemps. Finalement,
elle devient permanente et ne s’interrompt plus. C’est la
Réalisation du Soi.

Je peux compendie « expeérience de gmiée main », mais

I'« expérience permanente » implique-t-elle que la personne
ne s'abaisse plus jamais a faiguelque chose que le Divin
ne ferait pas ? Cela veut-il dirque, de fagon permanente,
la personne est si parfaite qu’elle ne peut plus fadlir sens
humain du terme ?

Le Réel signifie ce qui existe & jamais. Cette expérience ou
Réalisation du Soi n’a rien a voir avec une quelconque action,
gu’elle soit divine ou non. Les actions se situent toujours dans le
temps et dans I'espace. Le Soi est intemporel et au-dela de
I'espace. Les actions peuvent étre un moyen indirect de

510



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

purification de la personnalité et sont ainsi utiles desedhana
mais, une fois la Réalisation du Soi atteinte, elles deviennent
inutiles.

Un étre réalisé ne pense-t-il ou nessent-il jamais quoi que
ce soit d’'imparfait comme la passe, le manque de patience,
les distractions pendant la méditation, etc. ? &mour pour
Dieu ou I'amour de Dieu pour lui sont-ils inébranlables ?

Un étre réalis@’agit pas a travers un mental conditiorvaus
pouvez dire qu’il n'agit plus du tout ou qu’il est devenu un
instrument entre les mains de Digétre réalisé agit comme Dieu
veut qu'il agisse. Savez-vous comment Dieu agit ?

L'étre réalisé peut-il é& le maite de tous ses actes et de
toutes ses pensées ?

\ous étes en train de demander si un étre réalisé est libre ou non !
Si la Réalisation ne vous rend pas libre, quelle en est I'utilité ?
La liberté est le fruit de la Réalisation de la Vérité.

Différence entre une expérience et I'Expérience pure
(Experiencing

Dans cetaines de vos réponses vous semblez faire
différence de niveau emtrdifféents types d'expériences.
Pourriez-vous nous en parler ?

Il y a I'expérience et I'Expérience pur&xperiencing.
L'expérience implique la triade expérimentateninjet de

511



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatiometomplissement

I'expérience et relation entre les deux. La seconde est celle dans
laquelle la triade a fusionné. En fait, on ne devrait pas lui donner
le nom d’expérience. Elle devrait étre appelée Expérience absolue
ou Conscience absolue. Cette Expérience est simple, sans objet,
constante et pure. Elle ne peut jamais étre perdue, elle est la
Conscience.’expérience est relative alors que I'Expérience est
absolue, elle est la Conscience abs@ueune expérience ne
peut durerseule 'Expérience pure dure. Réalisez I'Expérience
pure et cela résoudra tous vos problemes et vos investigations.

Cessez de pensgmppelez-Le et attendez

L’Accomplissementessemble a un poisson que j'essaye de
saisir. Pendant la méditation, dois-je en faiun but et
m’efforcer encoe et encae d’étre dans I'état de plénitude ?
Les pensées auxquelles je m’identifie m’empéchented’étr
avec Dieu. Comment devrais-je lesayé?

Le sentiment d'étre parfaitement comblé vient de la conscience
de votre propre plénitude. C’est donc la conscience de votre
Etre véritable qui vous donne le sentiment d'étre parfaitement
comblé. Lorsque vous vous identifiez a votre corps physique ou
a votre mental, vous ne pouvez vous sentir ni complet ni libre !
Réaliser Dieu est en effet, dans un sens, comme attraper un
poisson, ainsi que vous l'avez correctement observé. Pour
attraper un poisson, vous ne pouvez faire autre chose que jeter
’lhamecon a I'eau, vous asseoir et attendre patiemment en
maintenant votre attention et en espérant qu’a un moment ou a
un autre, le poisson sera pris. Le poisson peut venir au bout
d’une minute comme il peut ne pas venir de toute la jowbés.

512



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

ne pouvez rien faire, si ce n’est attendre patiemment. Cela peut
étre tres simple tout comme cela peut étre tres difficile. Ce n’est
pas entre vos mains. Ce qui est de votre ressort, c’est de jeter
’hamecon a I'eau et d’attendre, attendre...

C’est exactement la méme chose pour trouver Diaus
vous asseyez tranquillement, volappelez du plus profond de
votre coeur et vousattendez. Ce que vous pouvez et devez
faire c’est de vous asseoir tranquillement, d’arréter de penser
de Lappeler avec un amour innocent et une confiance totale —

comme un enfant appelle sa mére — et d’attendre, attendre...
Vous ne pouvez, de quelque maniére que ce soit, inciter Dieu a
venir jusqu’a vous, car Il ne peut étre tenté, étant complet par
Lui-méme Vous ne pouvez pas non plustiliger a venir cat

étant omnipotent, Il ne peut étre fordéus ne pouvez pas agir

sur Dieu, mais vous pouvez agir sur vous-méme et c’est ce qui
est requisvous devez tomber amoureux de Dieu et rendre votre
coeur pur et plein d’amour pour Lifous devez étre réceptif,
vacant et ouveri/ous devez garder vos yeux toujours ouverts,
sans sommeiller et sans dornaie peur qu’ll ne vous trouve
endormi et ne revienne plus.

Dieu est Plénitude, Il est infini, non limité par 'espace. Dieu
est éternel, non limité par le temps. Dieu est Félicité absolue, non
entachée par le plaisir et la douleDieu ne doit pas étre
considéré comme un but, Il doit étre expérimenté en tant
gu’Amour sans lequel vous ne pourriez vivre ne serait-ce qu’un
instant. Durant la méditation, que devez-vous faveus ne
devez rien faire, si ce n'estppeler avec ferveur et attendre
avec une attention totale, comme vous le feriez pour attraper un
poisson.

513



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatiometomplissement

La Réalisation intégrale du Divin
Qu’est-ce que la Réalisation du Soi ?

La Réalisation du Soi signifie la Réalisation de la Conscience
passive et inactive, de Celui qui vdh€ Seey, de 'Atmasans
attribut. Cette Réalisation n’est pas cdete en soi, c'est
seulement la Réalisation d’'un aspect du Divin. Il existe de
nombreux aspects du DivinAvatara, \frat, Hiranyagarbha
oulshvara,Avyakrita,la Conscience pure et simple.

Ces aspects doivent étre considérés comme différentes
facettes du méme Divin. De méme qu’avec nos yeux nous ne
pouvons voir une batisse tout entieére en nous tenant en un seul
endroit, l'intellect ne peut concevoir le Divin dans sa totdldat
comme on doit faire le tour du batiment pour voir une a une ses
différentes facades, puis y entrer et le voir de l'intérfieiellect
peut concevoir le Divin partie par partie et comprendre un a un
ses divers aspects. Mais il existe une expérience intégrale du Divin
gui inclut tous ses aspects en méme temps et qui cependant les
transcende. Le Divin n'est pas seulement la somme totale de tous
Ses aspects mentionnés ci-dessus, Il est plus que cette somme
totale.

La méthode d’observation des pensées (witnessing) conduit-
elle a la Réalisation du Soi ?

L’'observation des pensées est une meéthode, elle n’est pas
laboutissement. Sa culmination est dans 'établissement en Lui-
méme de Celui qui voitlfe Seex; ceci est le plus haut but du
yoga de Patanjali. Elle ne vous permet pas de réaliser 'aspect
sagunade la Réalité, mais vous conduit a I'expérience de l'aspect
nirgunade la Réalité absolue

514



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

En quoi cette méthode difigt-elle du chemin de la
dévotion ?

A la différence de la voie de la dévotion, la pratique de
'observation des pensées améene graduellement le chercheur a
expérimentemnirgung qui est dépourvu de b attribut de
guelque nature que ce soit. C'est I'état de Rémlisdirecte du
Soi pur passif et silencieux, qui est de méme nature que la
Conscience sans objet. La pratique de I'observation des pensées
est d’'un degré inférieur aurvikalpa samadhigdans lequel la
triade observateuiobservé et le processus d’observation
(witnessing sont abolis ; seule la pure Conscience demeure.
Contrairement a I'expérience diggung dans I'expérience
desagunale haut et le bas demeurent ; Dieu y est omnipotent
et le pouvoir de 'ame y est limité. Dans I'expérienceafgina
Brahman)e dévot expérimente la présence de Dieu, mais il n’a
pas acquis les attributs de Dieu tels que I'omniprésence,
'omnipotence et I'omniscience. Il en est ainsi, car le corps
physique et le mental du dévot ont leurs propres limitafdmsi,
un dévot peut avoir un corps trés fort, mais il ne pourra jamais
étre omnipotent.

La Réalisation du Soi survient lorsque I'effort personnel et
la grace divine se rencontrent

Dans L’Art de la Réalisationvous avez écrit : « On doit
voyager durant la plus grande partie du chemin, mais non
dans sa totalité, avec l'aide du corps, du mental, des sens et
de l'intellect. » Que voulez-vous dipar « non dans sa
totalité » ?

515



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatiometomplissement

Leffort spirituel personnel s'&dctue grace au corps, au mental
et a l'intellect, a condition qu’ils soient utilisés correctement et
dans le but d’atteindre la Réalisation du Soi, mais ils ont leurs
propres limitations. A partir d’'un certain stade d'évolution
spirituelle, des instruments plus évolués que le corps-mental
doivent intervenir pour amener le chercheur au but ultime de la
Réalisation du Soi.’un d’entre eux est le supramental et, par
dessus tout, il y a I'attraction téléologique du Divin ou grace
divine. Imaginez un jeune bébé qui veut aller a la rencontre de
sa mere. Il peut ramper jusqu’a ses pieds, mais il n'a pas assez
de force pour se redresser et 'embras&smant le désir intense
du bébé qui est arrivé jusqu’a ses pieds, la mere le souleve.

La Réalisation du Soi survient uniqguement lorsque I'effort
personnel du chercheur et la grace du Divin se rencorfioest.
les efforts personnels ainsi que les moyens utilisés pour réaliser
Dieu se situent dans le temps. Des lors, comment peut-on
atteindre I'lntemporel ? S’ils sont utilisés correctement, ces
instruments ne peuvent amener le chercheur que jusqu’a un
certain stade de I'évolution spirituelle.

« Lorsque [effort le plus sincére du chercheur et la grice illimitée
du Drvin se rencontrent, le miracle de la Réalisation survient. »

— Joyaux spirituels

« Etre », c’est étre libéré ici et maintenant

Dans les moments difficiles, je me pose la question :
« Pounuoi suis-je venu en Inde ? » Et une réponsgisur

516



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

spontanément : « Je ne suis pas ici pourefairais pour
“étre”, pour vivre consciemment le moment présent. »

Pour simplemerittre, vous n’avez besoin d'aller nulle partreE
signifie étre libre de tout sentiment de manque. Etre signifie étre
satisfait de ce que vous étes. Etre signifie cesser de devenir ou
d’essayer de devenittre est I'état conscient de Plénitude. Etre,
c’est ne plus ressentie moment difficile. Ee, c’est étre libéré

ici et maintenant. Le chercheur n'est pas dans cet état, il aspire
a Etre. Par conséquent, le chercheur travaille pour cette
Libération, pour simplemerttre. Lorsque le chercheur est
simplement dans I'étatitre, il cesse d’étre un chercheur

Dans cet état, est-il ena@un disciple ?

Dans votre Etre véritable, vous n'étes ni disciple ni Maitre.

Lorsque vous cessez de devenivous réalisez vote Etre
véritable

Pouvons-nous aller pique-niquer un jour au sommet de la
montagne que I'on voit d’ici ?

Il serait préférable pour vous de plonger dans le tréfonds de votre
coeur Si vous atteignez le sommet de cette montagne, de la-haut,
VOuS verrez un autre sommet encore plus haut. Et si vous atteignez
cet autre sommet, vous en verrez un autre plus haut evimase.
feriez mieux d’arréter de bougénrsque vous vous arrétez de
bougery lorsque vous cessez de devarous réalisez votre Etre
véritable.

517



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatiometomplissement

L'expérience directe du Dieu personnel et du Dieu
impersonnel

Les saints nous pssent de nous souvenir de Dieu, mais ils
ne peuvent exactement nousedie qu’'est Dieu. lIs disent :

« La Natue de Dieu est inexprimable. » Comment pratiquer
le souvenir de Dieu ?

Les saints et les écritures saintes disent qu'il existe deux aspects
de Dieu : le Dieu personnel et le Dieu impersonnel. Le Dieu
personnel est en relation avec ce monde en tant que créateur
préservateur et destructeur ; Il est aussi plein de compassion. Le
Dieu impersonnel est Conscience pure, infinie et sans attributs.
L'expérience directe de Dieu sans attibuts suvient uniquement
dans un mental completement silencieux, lorsque toutes les
modifications du mental ont cessé. Le Dieu personnel est
expérimenté dans I'état supramental. Le souvenir de Dieu implique
le sentiment de Sa présence. La méditationjapkesont les
techniques permettant d’'obtenir une expérience de Dieu directe
et de premiere main.

Pourriez-vous expliquer la diffénce ent I'état supramental
et I'état de non-mental ?

Dans I'état de non-mental, toutes les modifications du mental
cessent. Dans I'état supramental, le mental est transcendé et le
supramental se manifeste. Le supramental est une forme beaucoup
plus évoluée du mental, dans laquelle les attributs divins se
manifestent.

Ainsi, dans I'état supramental, le mental n’est pas
complétement absent, mais il s’agit d’'une forme plus évoluée
du mental ?

518



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

Le mental a été completement transformé, sublimé. Par exemple,
I'eau devient de la vapeudrorsque quelque chose se transforme
en atteignant un poietitique, le nom et les qualités de cette
chose changent.

Quelle est la signification deakshatkarg A quel niveau un
dévot réalise-t-isakshatkar®

Sakshatkaraignifie littéralement « expérience directe ». Durant
sakshatkarales sens s’immobilisent, le mental s’arréte et
I'intellect cesse de fonctionnéde s’identifiant plus au mental,
I'Esprit demeure établi en Lui-méme. C’'essékshatkarale
I’Atma. Dans la Réalisatiorsakshatkarae stabilise et n’est
jamais perdu.

Le sakshatkarade I'lshta est différent. Dans ce
sakshatkarales sens et le mental du dévot sont totalement
absorbés dans stshta Le sakshatkarale I'lshtan’est qu'un
degré en dessous de celui ou le dévot etsdane font plus
gu'un et ou la dualité est abolie. Dans I'expérience non duelle,
la triade sujet, objet et relation entre eux est transcendée alors
gue, dans lsakshatkarale I'lshta la dualité sujet/objet est
encore présente. Certaines personnes ne veulent pas devenir le
sucre, elles veulent rester séparées du sucre afin de pouvoir
toujours godter sa douceur

Dans la eligion chrétienne, il semble que Jéseste toujours
séparé de Ses dévots.

Jésus a dit : « Le Pére et moi, nous sommes Un. »

519



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatiometomplissement

« A mesure que la vision spirituelle devient plus pénétrante, la
différence entre [extérieur et [intérieur commence d appard tre
comme de plus en plus irréelle. A son stade ultime, la Réalisation
ne souffre plus de difference entre ‘Il est” et ‘e suis’. »

— Joyaux spirituels

L'état de nirvikalpa samadhi

Nirvikalpa samadhest I'état dans lequel le mental est totalement
silencieux, ou toutes les expériences relatives, toutes les
modifications du mental (pensées, émotions, sentiments et
expériences supramentales) cessent. Danyilalpa samadhi

le sujet, 'objet et la connaissance relative disparaissent et seule
la pure Conscience brille dans sa pureté immaculée.

Dans le samadhinon duel, vous devenez un avec Dieu

\Vous nous conseillez de développer wiation paticuliere
avec Dieu, semblable & celle d’'un enfant avec sa roar
d’'une amoueuse avec son bien-aimé, afin que nous soyions
capables de nous souvenir de Dieu grace a cettdion.
Lorsque nous réalisons Dieu comme étant « I'Un sans
second », laglation continue-t-elle d’exister ?

Comment peut-il y avoir une relation dans I'Un ? Une relation
nécessite d’étre deuxorsqu’il ouvre les yeux, I'étre réalisé voit

le Divin avec forme et, lorsqu’il entre en lui-méme, Il réalise le
Divin sans forme, mais avec attributs. Lors de la méditation non
duelle, Il est un avec la Divinité absoluétte réalisé est toujours

520



Expériences spirituelles, Réalisatiodetomplissement

en communion avec le Divin, dans tous les états, que cela soit
dans I'état de veille, de réve, de sommeil profond ou de
samadhi Dans lesamadhinon duel, I'étre réalisé est dans un
repos absolu et, dans les autres états, il joue avec lui-méme.
Vous n'étes seul que danskmadhinon duel. Dans cet état,

la perception relative s’arréte et vous devenez un avec Dieu. Et
[4, il N’y a plus ni questions ni réponses !

L’union avec le Divin améne la Plénitude

Pouvez-vous me dirce que sont ces petits points de luenier
blanche que je vois se mouvoir dans l'air ?

Quand les voyez-vous, durant la nuit ?
Je les vois durant le jour

Cela peut étre le reflet de quelque chose. Lorsque la lumiéere du
soleil se réfléchit sur n'importe quelle surface réfléchissante,
comme un miroirelle devient deux fois plus brillante et se
différencie de la lumiére du soleil. Il en est de méme avec la pure
Conscience et la conscience réfléchie a travers le mental. La
conscience réfléchie a travers le mental devient plus intense. Elle
est appeléfva ou ameVous pouvez plus facilement reconnaitre
une ame que la pure Conscience. Dangddas, jivaest aussi
appeléalviguna ce qui signifie « deux fois plus brillante ». Si
VOUS m’'apportez un mirge vous montrerai. La communication
avec le Divin n'est pas suffisante, elle est comme la lumiére du
soleil réfléchie dans le miroir : elle semble plus brillante que la
lumiere du soleil. C’est 'union qui améne la Plénitude.

521



Chapitre 9 Expériences spirituelles, Réalisatioetomplissement

Vous deviendez Dieu

Sivous vivez pour Dieu, vous réaliserez Didars, vous vivrez
comme DieuVous travaillerez comme Dieu travailMous
deviendrez DieWwotre vie sera pleine d’'amqute lumiere et

de joie. Pour quoi travaillez-vous si ce n’est pour obtenir tout
cela?

« La Realisation du Soi ne peut étre marchandee, elle ne peut étre
donnée ou regue. (C est véritablement [éclosion et [épanoutssement
de la Conscience qui siége au plus profond de nous-mémes. (C est
Léveil du Soi (I'Etre) a sa Nature immaculée. (C'est un
accomplissement qui arrive au Sos, par le Soi et dans le Sot.»

— Joyaux spirituels

522



Glossaire

GLOSSAIRE

abhokta : celui qui ne jouit pas du fruit des actions ;Plerusha,ou
pure Conscience, qui n’est que le témoinadsirta(non agissant)
et abhokta.

adhara : la base ; la fondation ; le support.

adhishthana : le substrat, le support sur lequel une chose repose ou
auquel elle doit son existence. Selonviedanta, Brahmarest
I"adhishthanale tout ce qui existe, c’est-a-dire des mondes matériel,
subtil et causal.

adishakti : le Pouvoir primordial ou Pouvoir conscient de Dieu, par lequel
le monde des noms et des formes est créé, maintenu et détruit.

advaita : littéralement : « non duel » ; se référe souvenidvaita
Vedantade Shankaracharya, selon lequel rien n’existe hormis
Brahman qui est la Réalitd,Un sans second.

advaitiste : celui qui croit en la doctrine dealivaita.
agami karma : voir karma.

ahankara : littéralement, « ego » ; le pouvoir d'identification avec le non-
Soi ; le pouvoir denayaqui donne rillusion que la Conscience infinie
et absolue est finie et relative au sein de I'individu ; voir aussi
antahkarana. Dans le langage courant, le nattankaraest aussi
utilisé pour désigner l'orgueil.

ahinsa :la non-violence.
ajapa-japa : voir japa.

ajna chakra : le sixieme des seghakrasou centres d’'énergie ; il est
situé au niveau du front, entre les deux sourcils; on le considére
comme le centre de la vision spirituelle, des idées et de la
connaissance. La méditation sur une forme ou une pensée divine
s’effectue au niveau de chakra

akarma : voir karma.

akarta : le « non-agissant » ; IBurusha,ou pure Conscience, est
akartaetabhokta; il est le témoin.

523



Le chant du silence Il

anahata chakra :le quatriéme des sephakrasou centres d'énergie ;
il est situé au milieu de la poitrine, Iégérement décalé par rapport au
cceur physique ; il est considéré comme le centre des émotions, des
sentiments et des sons.

anahata nada: le son silencieux ; ce son, qui n'est pas produit par une
friction, est la soure de tous les sons. Il est partoutser, a
I'intérieur comme a l'extérieurOn peut I'entendre si I'on entre
profondément en soi-méme ou si I'on se concentre trés profondément
sur n'importe quel objet. Il est trés matjgée.

Ananda : littéralement, « Félicité », « Béatitude » ; un des trois aspects
essentiels dBrahman les autres étar8atet Chit. On utilise aussi
communémenanandapour désigner la joie.

anandamaya kosha voir pancha koshas
anandamaya purusha: voir pancha koshas
annamaya kosha voir pancha koshas
annamaya purusha :voir pancha koshas

antahkarana : littéralement, « instrument interme instrument interne
de cognition/connaissance relative dare. Il est composé deana
(mental) buddhi(intellect),chitta(mémoire) eahankara(ego).

1. mana (mental) : responsable de la pensée en général, de la
volonté, du sentiment et du doute.

2. buddhi (intellect) : discrimine, délibére, évalue et décide ou
choisit.

3. chitta (mémoire) : aussi appelé subconscient. Il se présente
comme un immense entrepdt de tousdasskaras c’est-a-
dire de toutes les impressions formées par les désirs latents,
les tendances et I'impact de toutes les expériences des vies
passées. Il est de loin plus important et beaucoup plus puissant
que le mental conscient. Par conséquent, ccbdta qui
nécessite d’'étre totalement purifié a travergdpa, la
méditation, etc., si I'on veut avoir une quelconque expérience
spirituelle substantielle.

4. ahankara(ego) : le sens de l'individualité limitée ou « je ». C'est

524



Glossaire

le faux « je », un soi superficiel. Il se superposétniaou au
vrai Soi.

Le jiva ou ame individuelle est la réflexion dé&imaou Brahman
(la pure Conscience) dansfitahkaranall forme en quelque sorte la
personnalité intérieure de chacmtahkaranaest I'instrument de toute
la connaissance empirique. Il est également le réservoir de tous les
désirs, émotions et tendances d'une personne. Ne mourant pas au
moment de la mort du corps physique, il est la cause de la transmigration,
Ou naissances successives de I'ame, qui permet a cette derniére d'épuiser
tous ses désirs. Lorsque le mentaihéttaont été complétement purifiés
de leurs désirs et que le Soi a été réalis@tdihkaranaest entierement
sous le contréle du Soi. C’est ce que I'on appelle « libération » ou
jivanamukta.

Dans le langage couramitahkaranaest aussi utilisé pour désigner
le mental, labuddhij chitta ou ahankara.Le mental, lebuddhiet chitta
représentent la méme énergie, mais fonctionnent differemment.

anuraga : amour intense.

anushthana : pratiques religieuses associéesedtains vaex, en vue
d'atteindre et de satisfaire certains désirs terrestres ou de croitre
spirituellement dans Isadhana.

apara vidya: voir vidya.

arohana : littéralement, « ascension » ; la voie spirituelle de I'ascension,
dans laquelle le chercheusar sa propre volonté et sorfaet
personnel, s’efforce d'éveiller le pouvoir divin caché en lui.

artharthi : dévots qui veulent obtenir certains conforts matériels et prient
Dieu pour cela. lls accomplissent certains rituels et rites religieux
ou pratiqguent ut€mantra avec lintention de réaliser leurs désirs
matériels avec l'aide de Dieu ; ils sont comme des marchands.

artta : dévots qui ont foi en Dieu et sont persuadés qu’ll leur 6tera leurs
souffrances et résoudra leurs problemes.

Arya Samaja : mouvement de réforme sociale et religieuse au sein de
I’hindouisme, fondé par Swami Dayananda Saravati en 1875. Il croit
dans la trinité de trois principes fondamentalshvara(Dieu), jiva
(I'ame) etPrakriti (la nature, la manifestation).

525



Le chant du silence Il

asana :voir ashtanga yoga

ashram : 1. demeure d’'un saint ou d’un sage ; lieu de pratique spirituelle
(sadhana pour les chercheurs et les ascéfesw pluriel, désigne
les quatre stades de la vie selon I'ancienne tradition hindoue :
brahmacharyagrihasthg vanaprasthat sannyasaEn considérant
que la moyenne de la vie humaine est de 100@atmacharya
ashramest la période des 25 premiéres années, durant laquelle on
acquiert une éducation académique, morale, spirituelle et religieuse
ainsi qu'une connaissance de la vie tout en gardant le célibat.
Grihastha ashramentre 26 et 50 anse réfere a la période maritale
d'un chef de famille, durant laquelle il gagne sa vie par des moyens
honnétes et méne une vie droite et équilibvéeaprastha ashram,
entre 51 et 75 ans, se réfere a la période durant laquelle on se détache
des liens familiaux et ou I'on méne une vie consacrée a I'étude des
saintes écritures et au service désintéressé, se préparant ainsi au
sannyasaSannyasa ashramentre 76 et 100 ans, se réfere au dernier
stade, durant lequel on coupe tous les liens terrestres et ou I'on vit
exclusivement pour la Réalisation de Dieu.

ashta chakras :les huitchakrasou centres d’énergie dans le corps.

ashtanga yoga :un des six systemes classiques de la philosophie
indienne exposé par Maharishi Patanjali, aussi communément appelé
Patanjali yoga, raja yogau yoga.Ce n’est pas uniqguement un
systeme philosophique mais également une discipline psycho-
physigue yoguique trés scientifique, comprenant huit branches.

Les cing premiéres correspondent aux branches extérieures :

1. yama:littéralement, « contrdle » ; il existe ciggmas: ahinsa
(non-violence),satya(conduite droite)asteya(honnéteté),
brahmacharya(célibat) etaparigraha(non-possessivité).

2. niyama : ils sont aussi au nombre de cinghoucha(pureté
intérieure et extérieuregantosha(contentement)tapa
(austérité) ,svadhyayalecture et réflexion sur les écritures
révélées) elshvara pranidhangabandon a Dieu).

3. asana :pratique d’'une posture dans lagquelle on peut s’asseoir

526



Glossaire

de maniére confortable et stable pendant une longue période
de méditation ; se référe aussi de nos jours a la pratique de
différentes postures duatha yogaappeléesogasanas.

pranayama : exercices respiratoires permettant de controler le
prana, c'est-a-dire I'énergie vitale, par la régulation de
l'inspiration et de I'expiration. L@ranayamaatténue le voile

de l'ignorance qui recouvre I'Atman et aide le mental a se fixer
sur I'objet désiré.

pratyahara : le retrait de tous les sens, par nature extravertis,
afin de les ramener de leurs objets de perception au mental.

Les trois branches suivantes, appelées branches internes, sont les
moyens directs utilisés pour atteindre la Réalisation du Soi :

6.

dharana : maintien ou fixation du mental sur un objet intérieur
ou extérieur

dhyana : concentration continue du mental sur I'objet choisi, a
I'exclusion de toute autre pensée.

samadhi: état de totale absorption du mental dans I'objet de
méditation. Il existe plusieurs types damadhi Dans le
samadhile plus élevé, appel@irbija samadhiou nirvikalpa
samadhj toutes les modifications du mental ont cessé, la triade
de Celui qui voit the Seex, ce qui est vu et la vision est
dissoute ; Celui qui voit est alors établi dans sa pureté
immaculée.

asti : Essence.

Atma : le vrai Soi, la Réalité divine au coeur de chaque personne et de
chaque chose.

avadhuta : ascétatinérant ayant renoncé a tout et ne possédant rien.

avarohana : la racine ava signifie littéralementdescentes ; voie
spirituelle dans laquelle le dévot invoque sans cesse le Divin du
tréfonds de son coeur

avatara : la Réalitél'Infini/Dieu sincarnant dans un corps physique et

527



Le chant du silence Il

devenant apparemment limité, comme par exemple le Seigneur
Krishna, le Seigneur Rama, le Seigneur Jésus, etc., afin d'accélérer
le processus d’évolution.

Avyakrita : voir Ishvara.

bhagavat chintan : pensée séquentielle sur un sujet relatif au Divin ou a
la Vérité; autre nom por la méditation.

bhajan : 1. terme général pour désigner la peicla mélitation ou la
sadhana 2. chant dévotionnel et religieux.

bhakta : dévot de Dieu.

bhakti yoga : yoga ou chemide I'amour dévotionnel et de I'abandon a
Dieu. Atravers cette voie, le dévot réalise finalement Dieu.

bhastrika : kriya yoguique consistant a inhaleail trés rapidement et
a I'expirer tout aussi rapidement, ce qui rend I'énepgimiquetres
active dans le corps.

bhati : autre nom pour désigner la Conscience.
bhava: sentiment ou émotion ; voir aussahabhava
bhavana shakti :I'énergie du sentiment.

bindu : littéralement, « point » ; comme le point est sans dimension, il
symbolise I'univers dans sa forme non manifestée ou aspgoha
de la Réalité.

bodhisattva : dans le bouddhisme Mahayana, il est admis qu’il existe
des sages qui, ayant atteint un stade leur permetiatteiddre le
Nirvana refusent d'y entrer et font le voeu de se réincarner dans ce
monde pour aider les personnes ignorantes, jusqu’a ce que toutes
soient libérées.

Brahma : le Créateur de l'univers ; aussi app@&#eajapati, Apar
Brahmanet Hiranyagarbha Selon les écritures hindoues, au
moment de la grande dissolution de I'univers, appeidieapralaya
Brahmase fond dans la source et le substrat primorBighman
qui est la Conscience absolue. Puisque latime et la destruction
de l'univers se poursuivent d'une facon cyclique, au commencement
de la nouvelle phase de créati@rahmaest créé de nouveau a
partir deBrahman.

528



Glossaire

brahmacharya : littéralement, « demeurant 8nahman» ; célibat ; voir

ashram

Brahman : I'Absolu, le Divin ou le Supréme ; 'Existence/ Conscience/

Béatitude absolue ; la Vérité ou l'ultime Réalité qui est a la fois
immanente et transcendan®@rahmanest différent deBrahma
I'aspect créateur de Dieu, qui est également apgqedé Brahman

ou saguna BrahmanEcrit de maniére correcte, il devrait étre
prononcé «Brahma», mais «Brahman» est aujourd’hui
communément accepté et retenu dans ce livre.

Brahmana : 1. la premiére des quatre castes dans la hiérarchie sociale

de I'hindouisme orthodoxe. Le principal devoir Btahmanaselon

les prescriptions des écritures est d’étudier les saintes écritures,
d’enseignerd’accomplir des rituels et de vivre d’aumbngsla
portion théologique degedastraitant des rituelsdu code moral de
conduite, etc.

Brahma nishta : celui qui est établi darBrahman qui a complétement

assimilé le Réel dans son étre tout entier

buddhi : utilisé communément pour désigner la discrimination ou la

faculté de décision de 'hnomme ; vaintahkarana.

chakra : littéralement, «iége » ; centre d’énergie situé le long du canal

subtil a I'intérieur de la colonne vertébralgu§éhumna nagli
L' énepgie est « piégée » dans ce centre et sa qualité, son type, varient
selon leschakras

chandra loka: monde subtil situé au niveau de la lune.

Chit : Conscience absolue ; un des trois aspects essenti®attaan

les autres étarBatet Ananda.

chitta : voir antahkarana.

dandi sannyasi :voir sannyasi

darshana :littéralement, « regarder » owaeir » ; se prononcearshan

1. vision de Dieu ; vision d’'un sage, d’'un saint, d'une image sacrée,
etc. 2. également utilisé comme terme technique pour désigner les
points de vue respectifs des six écoles philosophiques classiques
de 'hindouisme, catdans ce contexte, ces points de vue permettent

529



Le chant du silence Il

a une personne de percevoir directement I'essence de la Réalité.
devata :dieu ; pouvoir céleste.
Devi : la Déesse (Dieu sous son aspect féminin).
dharana : voir ashtanga yoga

dharma : 1. ordre cosmique universél.devoir moral din individu.3. ce
qui soutient le mondé. action juste.

dhyana : 1. méditation2. en hindi,dhyanasignifie « contemplation » ;
désigne la septieme branche deshitanga yogae Patanjali ; voir
ashtanga yoga

diksha : voir mantra diksha.
dvaita : dualisme.

dviguna : 1. terme utilisé dans le&edaspour désigner la vigilance ou
la conscience réfléchie dans le mer2abutre nom pouiva, I'ame
individuelle.

gharavala: littéralement, « propriétaire de la maisenmot utilisé par
la femme pour s’adresser a son mari.

gharavali : littéralement, « propriétaire de la maison » ; mot utilisé par
I’'homme pour sadresser a sa femme.

Gita : littéralement, « chant » ; désigne habituellemeBhiagavad Gita

une des écritures sacrées hindoues les plus révérées, considérée

comme l'essence dddpanishadset comme un texte védantique

Elle contient les enseignements donnés par le Seigneur Krishna a

son discipléArjuna sur le champ de bataille.
granthi : nceud.
grihastha : voir ashram.

guna : 1 les trois modes fondamentaux @eakriti, ou Nature
primordiale : a)sattvaou sattvagunareprésente la lumiére,
I'intelligence, la pureté, I'absence d’égoisme et I'attirance pour la
spiritualité (adj. : sattvique) ; bpjas ou rajogunareprésente
I'énergie vitale, I'activité, le désir (adj.rajasique) c)tamasou
tamogunareprésente l'inertie, I'ignorance et I'obscurité (ad;. :

530



Glossaire

tamasique) ; le jeu interactif de ces timasest la cause matérielle

de l'univers dans sa totalité, dans ses formes matérielle (physique),
subtile et causale ; voir égalem&atnkhya 2. Dans 'usage courant,
gunasignifie une qualité ou un attribut, comme la dureté d'une
pierre, la douceur du sucre, I’honnéteté, la colére, etc.

Guru : Maitre spirituel, enseignant.

Gurudeva : épithéte utilisée dans I'hindouisme pour désigner le Guru ;
évoque un profond respect pour le Guru en tant qu'incarnation du
Divin.

hatha yoga : un type particulier de yoga. La pratique de postures
(asana} et dupranayamaet le contrée du corps et dpranaqui
en découlesont les composantes principalestdiha yogaMais
le but ultime de ce yoga est la Réalisation du Soi.

Hinayana : littéralement, « Petit Véhicule » ¢é@le bouddhiste largement
répandue ehailande, au Sri Lanka et siietnam.

Hiranyagarbha : littéralement, « embryon d’or;»woir saguna Brahman

Ishga Hakiki : amour d'un étre humain pour le Divin ; terme utilisé dans
le soufisme.

Ishga Mijazi : amour d’'un &e humain pour un autréré humain ; terme
utilisé dans le soufisme.

Ishta : littéralement, « choisi » ; Dieu personnel ; déitélattion d’'un
dévot ; aussi appeléhta devata.

Ishvara : Dieu omnipotent, omniscient et omnipeét, qui régit tous les
mondes maitgels et subtils ; voisaguna Brahman

Ishvara pranidhana : abandon a Dieu ; voashtanga yoga.

Jain : adepte du jaiisme, une des principales religions de I'Inde fondée
par le Seigneur Mahavira, un contemporain du Seigneur Bouddha.

japa : répétition d’'umtmantraou du nom de Dieugjapa japadésigne le
japa lorsqu’il est pris en charge par le subconscient et se poursuit
spontanément, sans effort, comme la respiration.

jijnasu : celui qui aspire a la Vérité et qui travaille de tout son cceur
pour La réaliser

531



Le chant du silence Il

jiva (jivatma) : ame individuelle. Selon Medanta jiva est la réexion
de IEsprit (Atmg dans le mental individuel plus le mental ; désigne
aussi celui qui agit et qui jouit des fruits de I'action.

jnana yoga :voie de la connaissance.

jnani : littéralement, « celui posséde la connaissance. xselui qui a
réalisé le Soi/la Vérité et qui n'a plus de questions ni de doutes.
2. également utilisé pour désigner un chercheur suivant la voie de
jnana.

jyotishan Jyoti : littéralement, « Lumiére de toutes les lumiéres » ;
expression utilisée dans Mandukya Upanishagour désigner
I’ Atmaou leBrahman.

Kali : 1. lorsque I'Energie consciente de Dieh@kt) détruit, elle est
appeléeali. 2. un des dix noms de la Mére Divine.

kaliyuga : selon I'hindouisme, le dernier des quatugas(ages), dans
lequel le monde se trouve actuellement. Il est caractérisé par un
désordre croissant, l'afffliction, le manque de moralité et de
spiritualité.

kama : désir ; désir sexuel.

Karaka Atma : 1. sage libéré, mais qui retient son corps subtil ; il peut
matérialiser ce dernier a volonté et apparaitre devant un dévot pour
I'aider. 2. ame libérée qui prend volontairement naissance dans un
corps humain pour accélérer le processus d'évolution.

karma : littéralement, « action.»

1. lekarmacomprend aa fois celui qui agit avecdgo ou le sentiment
d’étre celui qui agit, la motivation ou le désir qui sous-tend I'action,
I'acte volontaire et les instruments de I'action, c’est-a-dire les sens
et le mental. Certains théologiens décrivent deux typé&suheas:

a) le karmaordinaire, dans lequel I'acteur a le sentiment d’étre
celui qui agit et ou l'intention qui sous-tend l'action est de
nature ordinaire, comme le désir de vivre, d’étre heureux, en
bonne santé, en paix, etc. Ce typekdemase rencontre par
exemple dans des actions telles que marekaeposemanger
se laveretc.

532



Glossaire

b le karmaparticulier motivé par une intention spécifique, qu’elle
soit bonne ou mauvaise. Par exemple, insulter ou louer
qguelgu’un, travailler dur pour connaitre le succeés, blesser
qguelgu’un par inimitié, etc. Il est parfois appeiéarma.

2. karmadésigne également la loi universelle de cause a effet appliquée
par Dieu. Selon cette loi, accomplir une action équivaut a planter
une graine, ce qui a donné l'adage :ou¥ récoltez ce que vous
avez semé. » La loi dkarmaest associée a la théorie de la
renaissance de I'ame. En effet, touskdasmasne portent pas leurs
fruits durant la vie méme ou ils ont été semés. Cela n'implique pas
le fatalisme, mais si nous jouissons d’'une liberté relative pour
accomplir des actions, nous sommes néanmoins liés par les « fruits »
qui en résultent. La loi dharma s’applique a tout un chacun,
indépendamment de sa foi ou de sa croyanc&akmapeut porter
des fruits immdiatement ou plus tard. Cela dépend de nombreux
facteurs.

On distingue trois principaux types karma:

a) prarabdha karma : karmapassé ou action qui a commencé a
porter ses fruits. On ne peut pas échapper a son impact par
I'effort personnel, il doit étre supporté. Mais Dieu peut passer
outre cette loi et la changdrien que cela soit trés rare.

b) sanchita karma : karmapassé qui est entreposé en tant que
sanskarast impressions dans le subconscient et qui n’est pas
encore m{r ou qui n'a pas encore commencé a porter ses fruits ;
il peut étre changéSanchita karmast comme une fléche
placée sur un arc tendu, mais qui n'a pas été tirée. Elle est
porteuse d'une force, mais elle n'a pas encore été libérée.

c) vartamana karma ouagama karma :action qui est en train
d'étre efectuée et qui portera des fruits dans le futifime
est relativement libre d’accomplir lgartamana karmas.

Il existe cing autres termes relatifskerma:

i. akarma: littéralement, « sarlarma» ; karmaaccompli sans
le sentiment d’étre I'auteur de I'action, mais en pleine
conscience, par celui qui a réalisé son véritable Soi en tant
gu’akarta-abhokta. Akarma’engendre aucun fruit, bon ou

533



Le chant du silence Il

mauvais, et ne lie pas I'ame, car elle n'a plus le sentiment d'étre
celle qui agit.

sahaja karma : littéralement, « action spontanée » ; selon Sri
Chandra Swamisahaja karmaest la plus haute forme de
karma. Il n'est plus sous-tendu par aucune intention. Il est
différent de lakarmaen ce sens que le sentiment d’'étre celui
qui agit coexiste avec le sentiment opposé, de la méme facon
gu’ils coexistent en DieuSahaja karmaest unkarmalibre.
C’est lekarmade celui qui est établi dans la Réalisation
intégrale de la Réalité absolue (c’'est-a-dire dans tous les
aspects de la Réalité absolue)kdemade celui qui est libéré

de la dualité, libéré des attractions et des répulsions.

vikarma ou nishiddha karma : mauvaise action désapprouvée
par les saintes écritures ou par I'éthique. Certains théologiens
ont également interprétékarmacomme urkarmaparticulier

du type de celui qui est mentionnékb.

nishkama karma : karmaaccompli dans un esprit désintéresseé,
sans le désir de recevoir les fruits de I'action. C’est une action
effectuée dans une attitude altruiste, la personne qui I'effectue
pouvant encore avoir 'impression d’étre celle qui agit.

kamya karma : action accomplie dans le but de satisfaire un
désir spécifique.

prayashchitta karma : acte religieux effectué pour expier un
péché ou une mauvaise action.

karma kanda : partie de toute écriture religieuse traitant des rituels et
des pratiques religieuses. Ce n’est pas la part essentielle de la
religion, et elle change avec le temps et les situations. Chaque religion
a ses propres rituels et pratiques religieuses.

karma yoga : voie yoguiquedu service désintéressé, dans laquelle
I'action eg accomplie au nom de Dieu et pour I'amour de Dieu, sans
aucun désir d’en recevoir les fruits.

khudai : la sainteté de Dieu (en ourdou).

kirtan : chant dévotionnel effectué a plusieurs.

534



Glossaire

kosha :voir pancha koshas

kripa : gréce.

kriya : 1. activité.2. pratique spécifique duatha yoga.
kriya shakti : énergie de I'action.

kumbhaka : moment pendant lequel la respiration s’arréte entre
I'inspiration et I'expiration, et vice versa.

kumbha mela : importante féte religieuse indienne pendant laquelle
plusieurs millions desadhussannyasiset dévots se rassemblent et
se baignent dans un fleuve saéthe a lieu, a tour de rble, tous les
douze ans, a Haridwaxasik, Ujjain eAllahbad. En outre, une demi-
kumbha appeléeardha kumbhase tient tous les six ans a tour de
réle dans chacun de ces lieux de pélerinage

kundalini : énergie divine (sakti) qui demeure latente dans le
muladhara chakratelle un serpent enroulé sur lui-méme, et qui
devient active lorsqu’elle s’éléve grace a des exercices yoguiques
spécifiques ou unsadhana.

lila : le jeu divin ; action exprimant la joie. Dans I'hindouisme, la
manifestation tout entiere est considérée comme le jeu divin ou la
lila de Dieu.

loka : un monde ; une partie de 'univers.

mahabhava : état d’extase provoqué par I'amour pour Dieu ; état de
félicité extréme dans lequel le dévot est totalement immergé dans la
Félicité divine. Dans certains cas, il peut méme perdre la conscience
de son corps.

Mahamaya : voir maya.

Mahayana : littéralement, « Grand Véhicule » ; nom d'une école
bouddhiste qui se développa tardivement et prona l'idéal du
Bodhisattva.

mala: impureté.

mala : chapelet (rosaire) utilisé pour pratiquejdpa, guirlande.

535



Le chant du silence Il

mana : mental ; instrument de la pensée ; partie dathhkarana
(instrument interne de perception relative).

manana :réflexion spirituelle ; la sixieme partie des sept branches de la
discipline védantique ; voWedanta

manipura chakra : le troisiéme des seghakras situé au niveau du
nombril. Il est considéré comme le centrepdana, de la force vitale.

manomaya purusha :la pure Conscience identifiée au mental ou a la
conscience mentalevoir pancha koshas

mantra : formule comprenant des mots ou des sons considérés comme
étant de nature divine et utilisée dans les rituels ou durant la pratique
dujapa.

mantra diksha : initiation durant laquelle lenantraest transmis au
disciple par son Guru.

mantra japa : voir japa.

maya : le pouvoir d'illusion qui fait apparaitre I'Infini comme étant fini ;
le pouvoir de I'ignorance qui enchaine I'ariviahamaya : le pouvoir
divin qui libére 'ame.

moksha : Libération ; libération dgansaraou cycle des naissances et
des morts.

mulabandha : pratique yoguiqueonsistant a contracter les sptters
de l'anus.

muladhara : le premier des seghakras ou centres '‘@&nergie ; il est
situé a I'extrémité inférieure du canal subtil de la colonne vertébrale
(sushumna najlila ou lakundalinidemeure lovée.

muni : sage, ascete.
nada : littéralement, « son » ; vaamahata nada

naivedya : offrande faite avec révérenceune personne de plus haut
statut que celui qui offre.

nama : nom ; dans le contexte spirituel, il désignemamtraou un saint
nom de Dieu utilisé pour fapa.

536



Glossaire

namaz : priére que les musulmangezftuent cinq fois par jour

nididhyasana : concentration ou contemplation sur une seule iuié¢
systéme védantique non duel ; septieme partie de la discipline
védantique ; voi¥edanta

Nirguna Brahman : pure Conscience, passive, immuable, libre de tout
attribut, d’adjonctions ou degunas

Nirvana : dans I'hindouisme et dans le bouddhisme, synonyme de
Libération ; littéralement, « extinction » de tous les désirs et
attachements terrestres ; libération du cercle vicieux de la naissance
et de la mort.

nirvikalpa samadhi : voir samadhi
niyama : voir ashtanga yoga

Nyaya : littéralement, « logique » ; la premiére école de la philosophie
indienne proposée par le grand sage Gautama. Comme les autres
philosophies, son objectif est la Libération par I'application d'un
certain nombre de principes de réflexion juste et logique.

ojas :la forme sublimée et subtile de I'énergie sexuelle.

Om/Aum : symbole qui représente tous les aspects du D@mest la
syllabe la plus sacrée dans toutes les religions nées en Inde.

padma : lotus.Padma Nabh :un nom dé&/ishnou.

pamara : celui qui ne peut réfléchir sur ce qu’est le but ou I'objectif de
la vie. Il vit au niveau de la conscience animale.

pancha koshas littéralement, « cing enveloppes » ; ces ¢ioghassont
comme cing enveloppes recouvramttiha; elles sont de couleur
d’épaisseur et de caractéristiques différentes et sont contenues l'une
dans l'autre. LAtmaest immanent dans toutes desshas Bien
gu’'elle les transcende, la lumiére de la pure Conscieno&tmd’
indépendant — est plus ou moins déformée par ces enveloppes. Plus
I'enveloppe est transparente et proche de la pure Conscience, plus
cette lumiére transparait. Par exemplegandamaya kosha&fléchit
la lumiére et la félicité deAtmaplus clairement quannamaya kosha
Les cingkoshassont les suivantes :

537



Le chant du silence Il

anandamaya kosha :le corps de félicité ; c’'est la premiére
enveloppe de Atma,le voile de I'ignorance et le corps causal
de I'ame. La pure Conscience Atmaidentifiée aanandamaya
koshadans le sommeil profondsfiushupti est appelée
anandamaya purushau prajna. Pour unyogi, cettekosha
est I'état le plus élevé deavikalpa samadhidans lequel la
lumiére et la félicité de Rtmasont expérimentées, mais ou le
sens du « je » limité persiste encore.

vijnanamaya kosha :seconde enveloppe dé&ima qui est celle

de I'ego et de I'intellect, et qui recouvre la précédente. Elle fait
apparaitre la pure Consciencé&tma —comme étant celui qui
connait, choisit, agit et jouit des fruits de l'action.
L'anandamaya koshest cachée en elle. La pure Conscience
identifiée avijnanamaya koshast appelé&ijnanamaya
purusha.Dans le plus haut état dgjnanamaya koshale
supramental se manifeste et tous les coupleppdsés sont
harmonieusement réconciliés.

manomaya kosha troisieme enveloppe, celle du mental et des
cing sens de perceptiorjn@nendriygd, qui recouvre
vijnanamaya koshd_es deukoshasprécédentes sont cachées
en elle. Elle recouvre la véritable nature dé&thaet la fait
apparaitre en tant qu'énergie de la pensée, caractérisée par le
désir le doute, I'attachement, le plaisir et la douletite est
dotée du pouvoir de volonté et sa nature est celle de I'énergie
de la perception relative. La pure Conscience identifiee a
manomaya koshast appeléenanomaya purushaDans son
plus haut état, lgogi acquiert la connaissance intérieure directe
des objets subtils de méditation.

pranayama kosha :la quatrieme enveloppe, qui recouvre
manomaya koshéElle est constituée des cimganas (cing
types d’énergie vitale, a savoiprana apana samanavyang
udang et des cinq sens et instruments d’action
(karmendriyan. Elle fait apparaitre Atmanon agissant et sans
relation comme étant celui qui agit, qui parle, qui donne, qui se
meut et comme étant associé a la faim, a la soif, etc. La nature
de cette enveloppe est celle de I'énergie de l'action. Les trois

538



Glossaire

précédentekoshassont cachées en elle. La pure Conscience
— Atma —identifiée gpranayama koshast appelépranayama
purusha Dans son plus haut état, y®gi acquiert la
connaissance intérieure directe des objets praniques de
méditation.

\ljnanamaya koshamanomaya koshat pranayama kosha
forment ensemble ce que I'on appelle le corps subtil. La pure
Conscience identifiée au corps subtil dans I'état de réve est
appelédejasadans levedanta.

5. annamaya kosha corps physique matériel ; c’est la cinquiéme
et derniére enveloppe deAtma qui recouvrepranayama
kosha Elle est constituée des cing éléments (édigfeu, eau,
terre). Constituée et soutenue par la nourritanmg), elle est
appeléeannamaya koshaDu fait de cettekosha la pure
Conscience infinie, immatérielle Atma —apparait limitée,
matérielle et sujette a la maladie, a la naissance et a la mort. Les
guatre précédentdsoshassont cachées en elle. La pure
Conscience identifiée a cette enveloppe dans I'état de veille
est appeléannamaya purshaou vishvadans leVedanta.
Dans le plus haut état de cette enveloppgpols acquiert la
connaissance juste et directe des objets matériels de la
méditation.

Par la méditation et les pratiques spirituelles, le chercheur de Vérité
pénétre progressivement dans chaffoshaet la transcende, en
commengant paannamaya kosh&u cours de lsadhanale chercheur
fait diverses expériences spirituelles spécifiques a chkqgsleaen
parcourant les mondes matériel, subtil et causal. Transcendant finalement
toutes leskoshas le chercheur réaliseAtma dans sa nature pure et
originelle. C'est la Réalisation du Soi.

pandita : érudit versé dans les saintes écritures ; prétre.

Parabrahman : littéralement, « suprém@rahman» ; I'’Absolu, I'Etre
supréme, Dieu supréme, la Conscience absolue ; le Principe éternel
support de toute existence.

para vidya : voir vidya

Parsi : pratiquant du Zoroastrisme, une religion née en Iran.

539



Le chant du silence Il

Patanjali : sage et auteur dedga Sutras aphorismes du yoga qui
constituent la philosophie deabhtanga yoga

prajna : I'ame individuelle identifiée au corps causal dans I'état de
sommeil profondgushupii ; voir égalemenpancha koshas

Prakriti : nature matérielle, primordiale, insensible, composée des trois
gunas; dans la philosophie ddankhyaelle est considérée comme
I'ultime réalité matérielle et la cause matérielle de toute matiére et
énepgie ; dans levedanta elle est synonyme de la manifestation
divine oumaya

prana (adj. :praniqud : souffle ; énergie vitale.

pranama : s'incliner devant une personne avec respect ; salutation ;
prosternation.

pranayama : contrle dypranapar la régulation de la respiration ; voir
ashtanga yoga

prarabdha : destinée ; voikarma.

prasada : littéralement, « grace » ; grace accordée sans aucun motif
intéressé, dans un état de félicité et d’'amour désintéressé. Elle peut

prendre la forme d'un simple caramel, d’'un million de roupies ou
d’'une bénédiction spirituelle.

pratyahara : voir ashtangayoga

pravritti : engagement dans une activité ; antonymeidetti (non-
engagement).

prem : littéralement, « amour » ; amour désintéressé.

priya : cher bien-aimé ; aimable, plaisant.

Purusha: 1. dans leSankhya le second des deux principes
fondamentaux tattvag, qui est pure Conscience, n’agit pas,
n'expérimente pas et qui esthe Seer -Celui qui voit tous les
mouvements dBrakriti, le second principe2. dans ledJpanishads
et laBhagavad Gitail est utilisé pour signifier le Soi immortel.
3. dans le langage courapyrushadésigne une personne male.

purushartha : effort personnel.

540



Glossaire

Purva Mimansa : la cinquiéme école de la philosophie indienne qui décrit
les processus de création et de dissolution de l'univers et des
différents mondes, Dieu, les différents pouvoirs cosmiques, la loi
dukarma I'ame et sa relation avec tout ce qui est cité précédemment,
etc. Elle établit également les différentes régles concerndatriesas
(actions) et I'accomplissement des rites védiques par lesquels
I'hnomme peut atteindre les plaisirs dans cette vie et s'élever vers des
mondes supérieurs aprés sa mort. Comme elle traiteadass cette
philosophie est également appdtéema kanda.

raga : attachement basé sur I'égoisme.
rajas : voir guna.

Ramayana :écriture sainte dont I'auteialmiki, relate Idila (le jeu divin)
du Seigneur Rama ; grand récit épique contenant de profonds
enseignements moraux et spirituels.

rishi : littéralement, « voyant plesrishis sont les sagesédiques
réalisés a qui furent vélés lesvedas.

rupa : forme.

rozi et roti : expression populaire indienne signifiant « les moyens
d’existence» ; les choses essentielles dont on a besoin pour vivre.

sadhaka :celui qui pratique une voie spirituelle ; aspirant spirituel.
sadhana :terme général pour désigner la pratique spirituelle.

sadhu : ascéte qui a controlé ses sens, a renoncé au mondsset s’
consacré la recherche de Dieu.

sadhu purusha :personne manifestant des qualités nobles telles que la
bienveillance, la moralité et la spiritualité.

Saguna Brahman : littéralement, «Brahmanavec attributs ou
adjonctions » ; selon lgedanta lorsqueBrahman,c’est-a-dire la
pure Conscience infinie et intemporelle, est assocamaygaou, au
niveau universel, &rakriti, Il est appelésaguna Brahman, apara
Brahmanou karya BranmanC’est 'Ame supréme. Maisaguna
Brahmana également un aspect individuel, appelé ame/au

Ishvara '’Ame supréme, omniscient, omniprésent, omnipotent,

créateur conservateur et destructeur de ce monde, est aussi empli

541



Le chant du silence Il

de compassion. Il posséde trois aspects :

1. Virat ouVaishvanara :lorsque IAme universellel§hvaraou
Dieu) s’'identifie au corps matériel universel, Elle est appelée
Mirat, c’est-a-dire « Etre universel matérieMrat est la somme
de toutes les d&mes individuelles de l'univétganyagarbha
et Avyakritalui sont immanents.

2. Hiranyagarbha ou Brahma : lorsque I’Ame universelle
(Ishvarg sidentifie au mentalgntahkarana universel, Elle est
appeléeHiranyagarbhaou « embryon d’'os, parce qu’Elle est
la matrice de toute la création. C’est I'Etre subtil universel,
appelé égalemei@rahma le Créteur Il est la totalitéde tous
les esprits individuels et du monde subtil qui inclut egalement
le mondepranique Il est le créteur de tous les mondes subtils
et matéiels et Il est omnipotent. ’Etre causal universel ou
Avyakritalui est immanent.

3. Avyakrita : lorsque 'Ame universelle est identifiée au corps
causal universel. Elle est appelékvaraou Avyakrita(le non
manifesté)lshvaraest I'Etre causal univers@rahmanou pure
Conscience est immanent en Lui. Il est essentiellement pur
sattvagunaavec quelques traces gdgogunaet detamoguna
Il est omniscient, omniprésent et omnipotent, Il est le plus haut
aspect desaguna Brahmanll est le point de départ de toute
la création, parce que le Créateur Lui-méme, c’est-a-dire
Hiranyagarbhaou Brahma estcréé par Lui. Il est la graine et
la cause ultime de toute création. Les écriturappellent
Ishvara ce qui signifie qu’ll est pourvu de toute gloire et de
tout pouvoir Il est appelévyakrita(non manifesté) parce que
les mondes subtils et matériels sont contenus en Lui. Il est
semblable a une graine qui n'a pas encore éclos. En fait, ces
trois aspects appartiennent au Dieu unitpheara

Le jiva ou aspect individuel deaguna Brahmaposséde également
trois aspects :

1. vishva:éame individuelle identifi€e au corps physique dans I'état
de veille.2.tejasa :ame individuelle identifiée au corps subtil
dans I'état de réve.

542



Glossaire

3. prajna: ame individuelle identifiée au corps causal dans le
sommeil profond.

sahaja karma : action spontanée ; vdiarma.

sahasrara : littéralement, « lotus aux mille pétales » ; le septieme des
septchakrasou centres d’'énergies, le plus haut centre d’énergie
vers lequel s’éleve laundalini shakti{lI’énergie spirituelle).

sakshatkara: littéralement, « expérience directel» sakshatkarade
I' Atma: I'Esprit, lorsquil n’est plus identifié au mental, demeure établi
en Lui-méme2. sakshatkarade I'lshta: les sens et le mental du
dévot sont totalement absosb#ans sokshta mais la polarit&ujet-
objet demeure.

samadhi : absorption compléte du mental dans I'objet de contemplation ;
huitieme branche dedshtanga yogale Patanjali. Lesamadhi
comprend plusieurs états élevés du mental, dont les deux principaux
sont : 1. savikalpa samadhi :samadhidans lequel le sens de la
différence entre le connaisseur et son objet de contemplation
demeure?2. nirvikalpa samadhi : samadhdans lequel la distinction
entre le connaisseputa connaissance et le connu disparait
complétement ; voashtanga yoga

samarpana :littéralement, « abandon » ; abandon de soi.
sanchita karma : voir karma.
sankalpa :volonté ou intention.

Sankhya: troisieme école de la philosophie indienne exposée par le sage
Kapil Muni. Elle croit en deux principes fondamentatBurushaet
Prakriti. Purushaest la pure Conscience, Celui qui vaitg Seey;
qui est passif, immuable, invariable, sans dimension, éternel et libre.
Prakriti est la matiere primordiale indifférenciée. Elle est inerte,
insensible, dépourvue d’intelligence et phénoménale. Elle est
composée des trogunas: sattvg caractérisé par la lumiére et la
joie ; rajas, caractérisé par I'activittéamas caractérisé paritiertie,
la résistance a I'actionvoir guna.

Il existe vingt-quatre principestdttvag qui se manifestent
successivement au niveau universel, lordeueishainteragit avec

543



Le chant du silence Il

Prakriti. Les troisgunassont présents dans toutes les modifications
de Prakriti, qui sont les suivantes :

1. Prakriti: matiére primordiale dans son état le plus subtil, ayant
la potentialité de manifester tout I'univers physique, incluant
la matiére et I'énergie. Dans son aspect non manifesté, il existe
dansPrakriti (appelée égalemeptadhang un équilibre total
entre les troigunas

2. mabhattattva : intelligence universelle (cosmique) ; le premier
produit de I'évolution dérakriti. C'est le pusattvg avec une
présence minime dwjas et detamas.Dans ses modifications
ultérieuresrajas ettamasaugmentent a des degrés variables.

3. ahankara : ego universel ; il donne a chaque étre vivant
I'impression d’'étre un individu ou un « soi » limité.

4. mental : provient de la partisattviquede I'ahankara

5. cingjnanindriyan : les cing sens de la perception relative, c’est-
a-dire I'écoute, le toucheta vue, le godlt et I'odorat. lls
proviennent également de la partie sattvique aleahkara.

6. cing karmendriyan : les cing sens de I'actiorfaire, marcher
parler se reproduire, excrétells proviennent de I'aspect
rajasiquede I'ahankara

7. tanmatras : les cing éléments grossiers fondamentaux (éther
air, feu, eau et terre) dans leur forme la plus pure et la plus
subtile. Ils proviennent de I'aspeeimasiquede I'ahankara

8. panchamahabhutas :les cing éléments grossiers fondamentaux
(éther air, feu, eau et terre) dans leur forme matérielle. lls
proviennent des cintgnmatrascorrespondants et sont le
produit d’'un processus de densification oupdechikarana
(interaction mutuelle) daanmatras.

Au niveau de I'ame individuelle, le mental-intellect est constitué de
'aspect sattviquelestanmatras I'ego de leur aspect rajasigee le
corps physique de leur aspect tamasique.

Tous les événements physiques sont des manifestations de
I’évolution dePrakriti. La manifestation est classifiée en mondes animés

544



Glossaire

et inanimés. Dans les mondes aninRigusha par son association avec

le corps-mental individueke sépare en d'innombrables étres sensibles
ou entités individuelles conscientes. C’'est pourqu&dakhyacroit a

la pluralité dePurushaet a la multiplicité dePrakriti dans son état
évolué

Dans I'ame individuellePurushaest identifié au corps-mental, qui
est le produit d®rakriti. Se libérer signifie briser cette identification et
réaliser que I€urusha principe conscient et libre, est I'Etre véritable
de I'ame.

sankirtan : voir kirtan .

sansara :littéralement, « errance » ; asservissement au cycle vie, mort
et renaissancevie dans le monde.

sanskara :impression subliminale ; tendance latente.

sannyasa renonciation ; quatrieme et dernier staaigh¢an) de la vie
selon 'hindouisme orthodoxe ; vie monastique de contemplation et
de sadhanadans laquelle tous les liens terrestres sont tranchés et
qui est exclusivement consacrée au but de la Réalisation de Dieu.

sannyasi(fém. : sannyasini: renoncant ; celui qui a re@annyasa
diksha l'initiation pour lesannyasaDandi sannyasi sannyasgui
suit le code de conduite établi par Shankaracharya. Il garde avec lui
un baton dandg, signe de sa tradition.

Sat : Existence absolue. Un des trois aspects essentidtsathenan
les autres étarinandaet Chit.

Sat-Chit-Ananda :littéralement,« Existence-Conscience-Béatitude » ;
représent@rahman la Conscience absolue.

satsanga: littéralement, «tre en présence de la Vérité/Réalité » ; étre
en compagnie de saintes personnes ou d'étres éveillés.

sattva : voir guna
savikalpa samadhi :voir samadhi

seva :littéralement, « service » ; service désintéressé accompli au nom
d de Dieu.

545



Le chant du silence Il

Shabda SuratYoga :japadu nom de Dieu.

shakti : littéralement, « énergie » ; pouvoir divin ou énergie appréhendée
comme 'aspect créatif et féminin du Divin. Il existe principalement
trois types deshaktiou énergies :

1. kriya shakti : énergie de I'action ; manifestation geana
shakti(énegie vitale). Lactivité est la qualitéuprana.

2. bhava shakti :I'énergie de émotion et du sentiment.

3. jnana shakti: I'’énergie de la compréhension et de la
connaissance.

shaktipat : transmission de I'énergie spirituelle du Guru au disciple.
Shankara : autre nom d&hiva.

Shankaracharya : grand saint philosophe duw® siécle, qui exposa la
théorie de IAdvaita \édanta,également appelémayavadaou
vivartavada selon laquelle le monde est une illusion, il n’est pas
réel et seul DieuRrahmar) est réel.

sharanam : (prendre) refuge.

shastra :littéralement, « écriture » ; écritures saintes dans lesquelles les
principes fondamentaux des six écoles classiques de la philosophie
hindoue sont exposés.

Shiva : 1. 'aspect destructeur de Dieu ; I'une des divinités de la trinité
hindoue, les autres étaBtahmaet Vishnou.2. également utilisé
pour désigner le Suprént&.auspicieux ; bon.

shivaisme :doctrine de I'hindouisme dans laquelle les différents aspects
du SeigneuiShivasont mentionnésShivaest un nom de Dieu ou
Conscience supréme.

shloka : verset.
shraddha : foi profonde.

shravana: partie de la discipline védantique qui consiste a écouter les
enseignements spirituels d'une maniére attentive Madanta

shrotiya : celui qui est versé dans lésdas c’'est-a-dire qui comprend
le véritable sens des écritures révélées.

546



Glossaire

siddhasana :posture yoguique, assise spécifique pour la méditation.

Spiritual Gems: nom dun petit livre écrit par Chandra Swami Udasin
et contenant des enseignements profonds exprimés sous forme
d'aphorismes.

surya loka : monde subtil situé au niveau du soleil.
sutra : aphorisme.
svarupa : notre Nature essentielle.

swami (fém.: swamin) : littéralement, «maitre » (maitre du corps, des
sens et du mental) ; titre respectueux donné a un moine hindou.

Taittiriya Upanishad : voir Upanishads
tamasoutamoguna: voir guna

tantrisme : philosophie dont les textes doctrinaux sont appklagas.
Le tantrismeinsiste sur I'énergie fémininesifakt) d'une réalité
bipolaire et cherche a unir ces polarités pour atteintbksha la
libération (adj. : tantrique).

tapas : ascétisme ; pratique d'austérités qui est une parti@ydena
dans lashtanga yogae Patanjali

tattva : littéralement, « réalité fondamentale » ; principe de base ; selon
le Sankhya,l existe vingt-quatre principes derakriti, la Nature
universelle primordiale.

tejas: rayonnement divin accompagné de magnétisme, que I'on peut
ressentir pres d’une sainte personne.

trikala sandhya : pratique hindoue consistant a s’asseoir pour prier et
contempler Dieu trois fois par jaur

Udasin : dénomination de moines indiens dont la lignée commenca avec
le rishi Sanat Kumara, un des quatighis védiques connus sous
le nom de « Freres Kumara ». Un des plus grands propagateurs de
la tradition Udasin fulcharya Sri Chandraji, fils de Sri Guru Nanak
Devji. Comme le fit Shankaracharya pour la traditionsemyasis
il établit des monasteresnatha3 et desashramsa travers toute
I'Inde.

547



Le chant du silence Il

Upanishads :littéralement, « s’asseoir aux pieds du Guru pour recevoir
des instructions spirituelles » ; sections finales\teekscontenant
la philosophie di/edanta.Les onze principale’panishadssont :
Brihadaranyaka Upanishad, Chandogya Upanishad, Ishavasya
Upanishad, Kena Upanishad, Katha Upanishad, Mandukya
Upanishad, Mundak Upanishad, Prashna Upanishaitiriya
UpanishadAitareya Upanishad, Shvetashvatara Upanishad.

vairagya : détachement/absence de passion.

Vaisheshika :Un des six systémes de la philosophie indienne fondée
par le sage Kanada. Son objectif, comme celui des six autres, est la
suppression compléte de la souffrance et la libération de I'ame
individuelle gréace a la juste connaissance de la Réalité.

vaishnava(vishnouite). celui qui rend un culte a Dieu sous la forme de
Vishnou.

vanaprastha :troisiemeashramde la vie selon Hindouisme orthodoxe,
durant lequel legrihashtag(responsables de famille) se retirent de
la vie du monde pour se consacrer au service désintéressé et a la
spiritualité.

vartaman karma : voir karma.

vasana :désir profond ; forte tendance.

Vedanta ou Uttara Mimansa : littéralement, « fin de¥edas» ou
« essence de¥edas» ; le dernier des sixdarshanasou
philosophies. Il s’agit d'un ensemble de textes comprenant les
Upanishads qui contiennent la quintessence déas,les
Brahmasutragiu sage/edaVyasa,la Bhagavad Gitainsi que des
écritures qui croient dans les principes\ddanta Il modifie le
systéne Sankhyaen affirmant que la Réalité fondamentale est
Conscience pure, absolue, éternelle et qu’elle est Un sans second
(adj. : védantique).

Advaita Vedanta : école duVedantala plus influente, exposée
principalement par Shankaracharya. Elle affirme l'identité totale entre
Brahman(la Réalité ultime)jivatma (I'ame individuelle), Prakriti et
ses innombrables manifestations, et affirme que I'apparente
multiplicité n'est que phénoménale et illusoire. Non seulement la

548



Glossaire

philosophie de Advaita \édantadécrit la nature dBrahman mais

elle donne, tout commealshtanga yogaune voie/discipline pratique
pour atteindre le but de la Libération et la Réalisation directe de
Brahman.Celle-ci comporte sept branches :

1. viveka : discrimination entre le Réel et l'irréel.

2. vairagya : esprit de détachement ou de désintérét vis-a-vis de
tout ce qui est transitoire et phénoménal, que cela appartienne
a ce monde ou & d’autres mondes.

3. shamadi-shatka :les six vertus essentielleshama(paix de
I'esprit), dama(contrble de soi)parati (retrait du mental des
objets des sendiitiksha (patience ou endurancegpmadhana
(concentration du mental) giraddha(foi).

4. mumukshatva : profonde aspiration pour la Libération.
5. shravana :écoute attentive des enseignements du Guru.

6. manana :profonde et continuelle réflexion sur I'enseignement
recu.

7. nididhyasana : contemplation sur la pensée/idée védantique
émergeant de cette profonde réflexion.

vedantin : celui qui suit la discipline et la philosophie \dedanta.

Vedas :littéralement, « connaissance ; les plus anciennes écritures du
monde, considérées comme un recueil de connaissances aussi bien
matérielles que spirituelles. Parole révélée de Diewddassont
considérés comme la plus haute autorité dans toutes les philosophies
hindoues. On en dénombre quatre : RigvAtlzaraveda, Samaveda,
Yajurveda.bat

vidya : connaissance.

1. apara vidya : connaissance utile pour les affaires matérielles,
mais qui ne conduit pas a un bonheur et a une paix durables.

2. para vidya : Connaissance supréme, Connaissance de
Parabrahmanle Principe éternel, support de toute existence.

vijnanamaya purusha : voir pancha koshas

549



Song of Silenc®¥olume IlI

vikarma : voir karma.
vikshepa :trouble du mental.

Virat : Ame supréme dans sa forme physique universelle et matérielle ;
voir saguna Brahman

vishayi : celui qui est fortement attaché aux objets et situations du
monde.

Vishnou : dans la trinité hindoue, un des trois aspects de Dieu ; Il
soutient et préserve le monde.

viveka : pensée juste, discriminant entre ce qui edtetce qui n€ ést
pas entre ce qui est temporaire et ce qui est permanent ; la premiéere
branche de la discipline védantique

Viveka Chudamani: littéralement, « Joyau de la Couronne de la
Discrimination »; célébre livre érit par Shankaracharya.

Wabheguru : littéralement, « merveilleux Guru;sutilisé pour désigner
Dieu dans la tradition sikh.

yama : voir ashtanga yoga

yoga: littéralement, « union » ; habituellement cité pour désigner le yoga
de Patanjali ; d'une facon plus générale, fait référence a toute
discipline @ pratique ayant pour objectifadteindre I'expéience
d’'union entre I'ame individuelle et I'Etre supréme.

Yoga Sutras :voir Patanjali.
yogi : celui qui pratique selon I'une des écoles dga(adj. : yoguique).

yugas : les quatre adges se succédaepuls lexistence du monde,
chacun durant un temps spécifique et correspondant a un niveau
de conscience particulidre quatrieme, I'age actuel, est appedi
Yuga, les autregtantSatya Yiga, Treta Yigaet Dvapara Yiga.

550



« L'amour pour le Divin est le désir intense du fini pour I'Infini,
I'aspiration ardente de la partie a se fondre dans la Totalité. »

« Servir le Guru signifie suivre sincérement Ses enseignements, les
assimiler, puis les faire rayonner. Offrez-Lui votre pur amour ; servez-
Le par tous les moyens dont vous disposez. »

« L'ego est le substitut du véritable Soi. L'ego n'a pas d'existence
positive. Il est comme l'obscurité. Lorsque la lumiére apparait,
l'obscurité disparait. En fait, I'ego n'a jamais existé, il n'a qu'une
existence phénoménale et n'est donc pas réel. »

« Dieu est sans forme mais, contrairement a ce que croient certaines
personnes, Il n'est pas tel qu'll ne puisse assumer une forme quelconque.
Il est sans forme et, cependant, Il est la source de tous les noms et de
toutes les formes. »

« La spiritualité est I'art et la science de la vie a travers lesquels 'homme
peut trouver une paix et un bonheur durables par I'expérience directe de
I'Esprit, qui est Existence absolue, Connaissance absolue et Bonheur
absolu. »

« Si vous ne vous rendez pas compte que vous Etes en exil, vous
n'aspirerez pas a retrouver votre demeure, vous ne vous efforcerez
jamais d'y parvenir. Que votre unique besoin soit Dieu et Dieu seul.
Gréce 4 la fréquentation des saints et des sages, vous pouvez devenir de
plus en plus conscients de ce besoin. »

« Le mental est un instrument utile pour connaitre le monde, mais, pour
réaliser la Vérité, I' Absolu, c'est I'état de non-mental qui est I'instrument
adapté. Le mental est une étape transitoire dans I'évolution, il n'est ni la
finni la derniére étape. »

Seekers Trust
Sadhana Kendra Ashram
Uttarkhand, Inde




	Le Chant du Silence Vol. 3
	Introduction
	Le darshan de Swamiji
	Vie de Sri Chandra Swamiji Udasin
	Note de l'éditeur
	Note pour la traduction française
	CHAPITRE 1 - Dieu existe
	Être-Conscience-Béatitude
	Dieu
	L'Atma ou l™Esprit
	La Conscience
	Purusha et Prakriti
	Aum ou Om

	CHAPITRE 2 - Le but de la vie
	CHAPITRE 3 - Les qualifications fondamentales
	La foi et la confiance
	 La sincérité et l™aspiration spirituelle
	La pureté
	L'humilité
	Le pardon
	Les bonnes habitudes
	La simplicité
	La réflexion et la discrimination
	Le détachement intérieur et l'état sans passions
	Le contrôle de soi
	La persévérance et la patience

	 CHAPITRE 4 - La sadhana intégrale
	Concepts généraux
	Différentes voies
	1 - Bhakti yoga
	La prière
	L'abandon de soi
	La grâce

	2 - Jnana yoga
	 La lecture des saintes Écritures

	3 - Karma yoga
	4 - Le raja yoga


	CHAPITRE 5 - Méditation et contemplation
	 Concepts généraux
	Les méthodes de méditation
	1 - La méthode négative
	2 - La méthode positive
	a - Concentration sur une forme divine
	b - Concentration sur un nom divin(japa)
	c - Concentration sur une idée

	3. La méthode neutre
	4 - Pratique de ces méthodes


	CHAPITRE 6 - Les obstacles
	Obstacles à la méditation
	L'errance du mental
	La tendance à dormir
	La tendance à changer de pratique
	Tentations et dangers des plans subtils

	Les obstacles courants
	La colère
	La luxure
	L'attachement
	La peur
	L'avidité
	L'ignorance
	L'anxiété et la dépression
	Les situations adverses
	Juger autrui - la critique
	Imiter les autres
	L'illusion et la perception erronée
	Les habitudes négatives et les vices


	CHAPITRE 7 - Les aides sur le chemin spirituel
	Les aides pour la méditation et la contemplation
	Un régime approprié
	La respiration profonde et le pranayama
	La bonne posture
	Le lieu, le temps et la direction appropriés

	Les aides générales
	Le Guru ou Maître spirituel
	Conscience et vigilance
	La paix
	Le silence
	Une vie équilibrée
	Une juste manière de vivre
	Les bhajans et les chants
	Les rituels
	Les pèlerinages
	La vie conjugale orientée vers Dieu
	La relation parents/enfants
	L'amitié
	L'âge : une opportunité
	Le sannyasa


	CHAPITRE 8 - Questions métaphysiques
	La théorie du karma et de la destinée
	Les chakras
	Le corps-mental
	Mental conscient, subconscient et inconscient
	Les rêves et le sommeil
	L'ego
	L'âme
	La mort et le voyage après la mort
	La volonté de Dieu
	La liberté

	CHAPITRE 9 - Expériences spirituelles
	Glossaire


